# DUE DATES IP

# GOVT. COLLEGE, LIBRARY

KOTA (Raj.)

Students can retain library books only for two weeks at the most.

| BORROWER'S No. | DUE DTATE | SIGNATURE |
|----------------|-----------|-----------|
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |
|                |           |           |



# हिंदुस्तानी

हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका जनवरी, १६३७

> हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहाबाद



# हिंदुस्तानी, जनवरी, १६ ३७

# संपादक-रामचंद्र टंडन

#### संपादक-मंडल

१—डाक्टर ताराचंद, एम्० ए०, डी० फ़िल्० (ऑक्सन)
२—डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन)
३—डाक्टर रामप्रसाद त्रिपाठी, एम्० ए०, डी० एस्-सी० (लंदन)
४—डाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)
५—श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०

# लेख-पूची

| (१) | मयुरा कला में वाह्मणधर्म-संबंधी देवताओं की मूर्तियाँ (सचित्र)— |     |
|-----|----------------------------------------------------------------|-----|
|     | लेखक, श्रीयुत वासुदेवशरण अग्रवाल, एम्० ए०                      | १   |
| (२) | वैष्णवद्यमं वा संप्रदाय का ऋमिक विकास—लेखक, श्रीयुत परशुराम    |     |
|     | चतुर्वेदी, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०                               | ३३  |
| (३) | सत्यवती-कया-लेखक, ईश्वरदास कृत (स्वर्गीय रायवहादुर लाला        | •   |
|     | सीताराम के संग्रह से)                                          | ረ३  |
| (۶) | हिंदी भारत की राष्ट्रभाषा है—लेखक, रावराजा रायवहादुर पंडित     |     |
|     | श्यामविहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुकदेव विहारी मिश्र       | १०१ |
| (५) | स्वर्गीय लाला सीताराम                                          | १०७ |
|     |                                                                |     |

# हिंदुस्तानी

# हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका

भाग ७

जनवरी, १९३७

श्रिंक १

# मथुरा कला में ब्राह्मग्राधर्म-संबंधी देवतात्र्यों की मूर्तियाँ

[ लेखक-श्रीयुत वासुदेवशरण अग्रवाल, एम्० ए० ]

भगवान् कृष्ण की जन्मभूमि मथुरा जिस प्रकार भारतवर्ष के धार्मिक और साहित्यक इतिहास में अग्रणी है, उसी प्रकार भारतीय कला में भी उस का प्रमुख स्थान है। धर्म, साहित्य, और कला की रम्य त्रिवेणी ने इस पुण्यभूमि को कृतार्थ किया है। भागवत-धर्म की भिक्त-प्रधान सरिता का अमृत-स्रोत व्रज के महावनों में से निकल कर नित्य वर्धमान प्रवाह से देश के विपुल भाग को तृष्त करता रहा है। व्रज के भिक्तिमय साहित्य का विस्तार भी अपनी शाखा-प्रशाखाओं द्वारा वहुव्यापी हुआ है। धर्म और साहित्य के समान मयुरा की कला ने भी भारतवर्ष की कला पर अपना गहरा प्रभाव डाला है। इतिहास इस बात का साक्षी है कि मयुरा के शिल्पी लगभग वारह सौ वर्षों तक भास्कर शिल्प और स्थापत्य की एक से एक विचित्र सृष्टि करते रहे। उन के वेदिका-स्तंभों पर उत्कीर्ण स्त्रियों की मूर्ति या शालभंजिकाओं के सौंदर्य की तुलना में रखने के लिए हमारे पास अन्य कुछ नहीं है। वामनीभूत कुळाकों के बाहनों पर चापभुग्नगात्रों से आसीन युवतियों की सुभग मूर्तियाँ मथुरा की शिल्प-संपत्ति का अद्भुत उदाहरण मानी जाती हैं। नाना भाँति के

#### व्रस्ता

वैदिक साहित्य और पुराणों में ब्रह्मा का प्रजापति-रूप से विशद वर्णन पाया जाता है। ब्रह्मा की एक संज्ञा हिरण्यगर्भ है। हिरण्य-नामक ब्रह्मांड जिन के गर्भ में या वे प्रजापति हिरण्यगर्भ हैं। प्रजापति-रूप में मत्स्य, कूर्म, वराह, अवतार भी ब्रह्मा ने घारण व्रह्मा को चतुरानन भी कहा जाता है। चार वेदों के प्रवक्ता होने के कारण व्रह्मा चतुर्मुख हैं। व्रह्मा का संबंघ वेदविद्या और यज्ञविद्या से था अतएव उन के हाथों में वेद, कुशा, स्रुवा, स्रुक्, कमंडलु, अक्षमाला आदि चिन्हों की कल्पना की गई थी, जिन का विशेष संवंघ स्वाध्याय और कर्मकांड के साथ हो सकता है। दुर्भाग्य से ब्रह्मा की उपासना का अधिक प्रचार नहीं हुआ। कहा जाता है कि शिव के रूप की इयत्ता को नापने के लिए ब्रह्मा और विष्णु दोनों ने प्रयत्न किया। विष्णु ने शिव की अनंतता को पहचान कर 'नेति, नेति' द्वारा उन के सामने श्रद्धाजंलि अपित की, परंतु ब्रह्मा जी ने उन को ज्ञानगम्य मान कर यह कहा कि हम ने ज्ञिव के अंत को जान लिया। इस असत्य एवं दर्पोक्ति के कारण ब्रह्मा को उपास्य देवों की पंक्ति में से पृथक् कर दिया गया। इसी कारण ब्रह्मा के मंदिरों का अभाव है। यह कथा एक दार्शनिक सत्य को अर्थात् 'ईश्वर अनंत है' वताने के लिए तो उपयोगी हो सकती है परंतु ब्रह्मा की श्रद्धा या आदर इस से कम नहीं हो सकता। किसी समय ब्रह्मा की पूजा का भी ययेष्ट प्रचार था। पुराणों की कथाओं के विकास के साय व्रह्मा के भी वहुत से कार्यों का अंतर्भाव विष्णु के रूप में कर लिया गया। दूसरे काव्यात्मक वर्णनों के लिए ब्रह्मा का चरित्र उतना उपयुक्त नहीं मालूम हुआ जितना शिव और विष्णु का। इस लिए भी ब्रह्मा का स्थान और चर्चा गौण पड गई।

मथुरा-संग्रहालय में ब्रह्मा की दो मूर्तियाँ कुपाण-काल की हैं। चित्र संख्या १ में चतु-मृंखी ब्रह्मा की बहुत ही अद्भुत मूर्ति है। भारतवर्ष की कला में यह ब्रह्मा की सब से पुरानी मूर्ति कही जा सकती है। ब्रह्मा के तीन मुख तो एक रेखा में हैं अर्थात् मध्य शिर के दाएँ-वाएँ दो सिर और दिखाए गए हैं। चौथा मुख वीच वाले सिर के पीछे मनुष्य की पूर्वकाय-मूर्ति (वस्ट) के रूप में बनाया गया है। इस में बौद्ध मूर्तियों की तरह अभयमुद्रा और छाया-मंडल भी दिखाए गए हैं।

इस मूर्ति के पृष्ठभाग पर एक अशोक-वृक्ष अंकित है (चित्र संख्या २)। इस अशोक वृक्ष का ब्रह्मा जी के साथ क्या अर्थ लगाया जाय, इस विषय पर विद्वानों का वहत ्मतभेद है। मथुरा-संग्रहालय में एक वहुमुखी नागी की मूर्ति है जिसे पंचात्मिका शक्ति भी कहते हैं। (एफ्०२) इस नागराज्ञी के पृष्ठभाग में भी एक अशोक वृक्ष है। प्रस्तुत ब्रह्माजी से रचना में विल्कुल मिलती-जुलती इंद्र की एक मूर्ति है। वह लगभग इसी समय की है, इतनी ही बड़ी है और इसी रंग के सफ़ेद पत्थर की है (मथुरा म्यूजियम, ३९२) । उस के पृष्ठभाग पर भी अशोकवृक्ष वना हुआ है। हमारी सम्मति में इस प्रकार के वृक्ष का जो अर्थ इंद्र और नागराज्ञी मूर्तियों में है वही ब्रह्मा की मूर्ति में भी लगाना चाहिए। इन देवों को वृक्षादि देवता नहीं कह सकते और न किसी विशेष वृक्ष के साथ इन का संबंध साहित्य में ही प्राप्त होता है। ऐसी दशा में वृक्षों को केवल सजावट के लिए वनाया हुआ मान सकते हैं। अशोकवृक्ष कुषाण-काल की कला में सव से अधिक प्रिय और व्यापक पेड़ था। केवल शोभा-व्यंजना के लिए भी उस का उपयोग होता था। अशोक के नीचे खड़ी हुई तरुण स्त्रियाँ,अशोक-दोहद के दृश्य अथवा अशोक-पुष्प की कीड़ाओं में प्रसक्त युवितयों के चित्रण मयुरा कला में बहुतायत से पाए जाते हैं। उन्हीं की शैली पर इन देव-मूर्तियों में भी अशोक का चित्रण शोभार्थ ही समझना चाहिए। मथुरा के संग्रहालय में बह्मा जी की एक दूसरी मृति है जो इस से छोटी और मैंजीठी पत्थर की वनी हुई है। उस में भी सिरों की रचना की युक्ति इसी प्रकार की है (चित्र-संख्या ३)।

मध्यकाल की वनी हुई एक बहुत ही सुंदर ब्रह्मा जी की मूर्ति महावन से मिली थी (डी २२) इस में चतुर्भुजी ब्रह्मा जी साबित्री के साथ पद्मासन पर बैठे हुए हैं-

> पद्मपत्रासनस्यश्च ब्रह्मा कार्यश्चतुर्मुखः । सावित्री तस्य कर्तव्या वामोत्संगगता तथा ॥ (आदित्यपुराण)

अर्थात् कमलासन पर चतुर्मुखी ब्रह्मा और उन के बाएँ अंग में सावित्री को बनाना चाहिए। ब्रह्मा का दाहिना पैर और सावित्री का बायाँ पैर दो हंसों की पीठ पर रक्खा हुआ है। ब्रह्मा जी के हाथों में स्नुवा, पद्म, और वेद हैं। सावित्री दर्पण लिए हुए हैं। मूर्ति के दाहिने-. बाएँ कोनों में दो विद्याधर-मुगल हैं। यह सुंदर मूर्ति लगभग सातवीं आठवीं शताब्दी की होनी चाहिए। सावित्री के साथ ब्रह्मा जी की मूर्तियाँ बहुत कम मिलती हैं, इस लिए भी यह प्रतिमा महत्वपूर्ण है। शुद्ध कला की दृष्टि से भी यह प्रतिमा शांतभाव की अभिव्यक्ति और रचना-सौष्ठव के लिए बहुत सराहनीय है (चित्र ४)।

# विष्गु

देवों में विष्णु का स्थान वहुत ऊँचा है। ऋग्वेद में भी विष्णु के पराक्रमों के अनेक आलंकारिक वर्णन हैं। सूर्य की भी विष्णु संज्ञा पाई जाती है। अनेक प्रकार से विष्णु के रूपों का विस्तार पाया जाता है। कालिदास ने विष्णु की स्तुति में कहा है—

> नमो विश्वसृजे पूर्वं विश्वं तदनुविश्रते। अय विश्वस्य संहर्त्रे तुभ्यं त्रेघास्यितात्मने॥ (रघुवंश, १०।१६)

वर्थात् सर्व-प्रथम तुम विश्व का सृजन करते हो, उस के पश्चात् उस का भरण करते हो और अंत में तुम्हीं विश्व का संहार करते हो। इस प्रकार तुम्हारे त्रेवा-स्थित स्वरूप को प्रणाम है। इस से ज्ञात होता है कि त्रिदेवों का समन्वय कभी विष्णु में देखा जाता था और कभी शिव में। शिव और विष्णु पृथक् देव होते हुए भी अभिन्न रूप हैं। इस प्रकार का सहिष्णु वार्मिक भाव कुपाण-काल और गुप्त-काल की विशेषता थी।

भारतवर्ष में विष्णु की पूजा के पुरातत्वगत प्रमाण दितीय शताब्दी ईस्वी पूर्व से मिलते हैं। यवन राजदूत हीलिओडोरस का गरुड़ध्वज प्रसिद्ध ही है। चित्तीरगढ़ के पास की नगरी स्थान में संकर्षण और वासुदेव के प्रासादों का वर्णन करने वाले शिलालेख मिले हैं। स्वयं मथुरा में महाक्षत्रप सुदास के समय (लगभग प्रथम शताब्दी ईस्वी पूर्व) का एक तोरण मिला है जिस के लेख में भगवान् वासुदेव के प्रासाद के चतुःशाल तोरण का वर्णन है। परंतु विष्णु की सब से पहली विग्रहमूर्ति मथुरा-कला में कुपाण-काल में पाई जाती है। विष्णु की सब से पुरानी मूर्ति वोधिसत्व-मूर्तियों का रूपांतर है। मुकुट आभरणधारी वोधिसत्व-मूर्तियों में दो हाथ होते हैं। उन्हों को चतुर्भुजी वनाने से विष्णु-मूर्ति की कल्पना की गई थी (चित्र सं० ५)। विष्णु के दाहिने हाथ में स्थूल गदा और वाएँ में चक्र है। निचला दाहिना हाथ बोधिसत्व की भाँति अभयमुद्रा में है और वार्या हाथ शंख के सदृश कुछ लिए हुए है। कुपाण-कालीन वोधिसत्व की तरह ही इस में आभूपण और वस्त्र हैं।

चित्र सं० ६ का शिलापट्ट भी कुपाण-कालीन हैं (ईस्वी द्वितीय शताब्दी)। इस पर नवजात कृष्ण को ऊपर उटाए हुए वसुदेव के यमुना पार करने का दृश्य हैं (मथुरा म्यूजियम, १३४४)। कछवे, मछली, मगर आदि जल-जंतु स्पष्ट दिखाई पड़ते हैं। यमुना की लहरें भी बनाई गई हैं। सामने हाथ जोड़े पर नाग की मूर्ति है। कृष्ण की जीवन-लीला के साथ संबंध रखने वाली कुपाण-काल की यह अकेली मूर्ति है, और भारतवर्ष में अपने ढंग की सब से प्राचीन मूर्ति है। इसके बाद पहाड़पुर (वंगाल) के मंदिर में से ही गुप्त-काल की कृष्णलीला-संबंधी मूर्तियाँ मिली हैं।

चित्र सं० ७ में मिट्टी का एक छोटा खिलौना है, जिस में गुप्त-समय की विष्णु की चतुर्भुजी मूर्ति दिखाई गई है। विष्णु के केश घुँघराले हैं, और वे जाँघियेदार घोती पहने हुए हैं। दाहिनी ओर चक्र और वाईं ओर गदा-रूप आयुध हैं। यह मूर्ति अन्यत्र अप्रकाशित है। परमभागवत गुप्त-सम्राट् श्री चंद्रगुप्त विक्रमादित्य ने हमारे अनुमान से मथुरा की कटरा केशवदेवभूमि पर एक विष्णुमंदिर का निर्माण कराया था। उन्हीं के समय में मथुरा नगरी में विष्णुपूजा का अतिशय प्राधान्य हुआ प्रतीत होता है, जब कि बच्चों के सामान्य खिलौनों के रूप में विष्णु की इतनी सुंदर मूर्तियाँ वाजारों में विकती थीं।

परंतु गुप्त-काल की एक सर्वोत्तम और भन्य विष्णु की मूर्ति भी मथुरा के संग्रहालय में हैं (ई०६) (चित्र ८)। चतुर्भुजी विष्णु, किरीट, मुकुट, हारावली, मुक्ताकलाप, कुंडल, अंगद, वैजयंती, यज्ञोपवीत, मेखला, नेत्र-सूत्र आदि से अत्यंत सुभग जान पड़ते हैं।

अंतर्मुंखी घ्यान में लीन भाव-मुद्रा गुप्त-काल की विशेषता है। मानों कलाकार ने समाधिगृहीत शक्ति के भंडार की विष्णु की मुखाकृति द्वारा व्यक्त किया है। गात्रों का घन सन्निवेश भी ऊजित शक्ति का सूचक है। पर इस के साथ एक अलभ्य शांति और स्थिरता है जो आत्मानुभव से ही जाति या व्यक्ति में उत्पन्न होती है। गुप्त-काल की महाप्रजाओं ने आत्मोद्धार के लिए जिन दिव्याभरण-भूषित, व्यूढोरस्क, भुजगेंद्रवाहु आदि पुष्प का आवाहन विष्णु के रूप में किया था उन का आभास वहुत अंश में कलाकार ने इस सुंदर प्रतिमा द्वारा व्यक्त किया है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>काशी के 'गीताधर्म' में प्रकाशित 'कृष्णजन्मभूमि' शीर्पक हमारा लेख देखिए।

इस प्रतिमा से मिलती-जुलती एक दूसरी विष्णुमूर्ति (मयुरा म्यूजियम, २५२५) अभी हाल में प्राप्त हुई है (चित्र ९)। कला की उत्कृष्टता में यह पहली मूर्ति से उन्नीस है, परंतु मूर्तिशास्त्र के लिए इस का महत्व बहुत अधिक है। यह नृसिंह-वराह-विष्णु. मूर्ति है अर्थात् वे विष्णु जिन्हों ने प्रलयमग्ना पृथिवी का वराह-रूप से उद्धार किया और असुरों के उपप्लवों से त्रस्त भक्तों की रक्षा के लिए नृसिंह रूप से दुष्टों का विदारण किया। 'शकमुखंड शाहानुशाहि' और हृणों से पादाकांत पृथिवी का उद्धार करने वाले परमभागवत महीपतियों ने नृसिंह-वराह-विष्णु की पूजा को पसंद किया हो तो आश्चर्य नहीं। इस प्रकार की और भी कई मूर्तियाँ मयुरा के संग्रहालय में मौजूद हैं।

चित्र सं० १० में मिट्टी के चौखटे में नृसिंह-वराह-विष्णु की वैठी हुई मूर्ति है। इस में वाएँ कंचे पर वराह का मुख है, दाहिने कंचे पर का नृसिंह मुख टूट गया है। विष्णु वैजयंती पहने हुए हैं। उन के दाहिनी ओर एक पुरुप और वाई ओर एक स्त्री की मूर्ति है जिन को विष्णु हाथों से छू रहे हैं। ये चक्र और गदा के उपलक्षण आयुध-पुरुप हैं। मनुष्य के विग्रह में आयुधों का चित्रण गुप्त-काल में पहली वार पाया जाता है। महा-किव कालिदास ने कीशल्यादि रानियों के स्वप्नों का वर्णन करते हुए लिखा है—

गुप्तं ददृशुरात्मानं सर्वाः स्वप्नेषु वामनैः। जलजासिगदाशाङ्गंचकलाञ्चितमूर्तिभिः॥

(रघुवंश, १०।६०)

अर्थात् स्वप्न में उन्हों ने अपने आप को वामन पुरुपों द्वारा जिन के अपर चक्र, गदा, पद्म, खड्ग और धनुप के चिन्ह थे रक्षित देखा। इस का तात्पर्य यही है कि विष्णु के आयुध-पुरुपों से अपने आप को (अपने अंदर गृहीत वैष्णव-तेज को) गुप्त देखा। वामनीभूत आयुध-पुरुपों की कल्पना इस मूर्ति में स्पष्ट देख पड़ती है। घरों को सजाने के लिए इस प्रकार के चीखटे गुप्त-काल में बहुत प्रयुक्त होते थे।

लगभग छठी शताब्दी की एक मूर्ति गोवर्धनधारी कृष्ण की है (चित्र ११)। ऊपर वसु-देव के यमुना पार जाने के जिस शिलापट्ट का वर्णन हुआ है, उस के वाद यही मूर्ति मथुरा में ऐसी मिली है जिस का गोपाल-कृष्ण की लीलाओं के साथ संबंध कहा जा सकता है। कृष्ण की तो इस को मथुरा कला में सर्व प्रथम मूर्ति ही कहना चाहिए। यह मूर्ति मथुरा शहर के गतश्रम नारायण-मंदिर के पास से मिली थी। मालूम पड़ता है वहाँ विश्रांत- घाट के समीप गुप्तोत्तरकाल में विष्णु का एक मंदिर था। यह मूर्ति उतरती हुई गुप्त-कला का अच्छा उदाहरण है।

#### त्रिविक्रम विष्णु

विष्णु के दशावतारों में से केवल त्रिविकम विष्णु की मूर्ति मयुरा की कला में प्राप्त हुई हैं (चित्र १२)। यह गुप्त-काल की मूर्ति हैं जो उसी समय के विष्णु-मंदिर में जो कटरा केशवदेव की भूमि पर गुप्त-सम्राटों ने वनवाया था लगी थी। इस मूर्ति में विराट् रूपधारी विष्णु वाएँ पैर को वढ़ा कर द्युलोक को नाप रहे हैं। पैर के पास एक असुर का सिर है। ऊपर ऋक्षराज जांववंत हर्ष से भगवान् की स्तुति कर रहे हैं। नीचे एक स्त्री विष्णु की वंदना कर रही है। विष्णु के त्रेधा-विचंक्रमण की कथा वेदों और पुराणों में प्रसिद्ध है। उस की कलात्मक अभिव्यक्ति सर्वप्रथम गुप्त-काल में ही देखी जाती है, और वह भी मयुरा में।

#### बलदेव या बलराम

मथुरा ज़िले के बाजना गाँव से मिली हुई वलराम की एक चतुर्भुजी मूर्ति लगभग चौथी शताब्दी की है (चित्र १३)। वलराम की मूर्तियों का विकास कुपाण-कालीन नागमूर्तियों से हुआ है। नागों की भाँति ही वलराम दाहिना हाथ सिर से ऊपर नृत्यमुद्रा में उठाए हुए हैं और वाएँ हाथ में वारुणी-पात्र लिए हैं। ऊपर फनों का घटाटोप है।

इस से भी प्राचीन वलराम की एक वड़ी मूर्ति जो मथुरा-गोवर्घन सड़क पर जुनसुटी गाँव से रायवहादुर पंडित रावाकृष्ण को मिली थी, इस समय लखनऊ के अजायवघर में हैं।

#### शिव

महाकिव कालिदास के ग्रंथ शिव के वर्णनों से भरे पड़े हैं। उन के युग में शिव की पूजा अनेक रूपों में प्रचलित मालूम होती है। उन से भी पहले कुपाण-वंशी सम्राटों के सिक्कों पर नन्दीवृप के साथ खड़े हुए शिव की मूर्तियाँ पाई जाती हैं। महाराजाधिराज वेम कैडफाइसिज द्वितीय ने अपने आप को 'सर्वलोकेश्वर सत्यवर्मस्थित परमगाहेश्वर' के विरुदों से अलंकित किया था। इसी सम्राट् के एक सिक्के पर पंचमुखी शिव की मूर्ति भी पाई गई है। कुपाण-काल और गुप्त-काल में शिव-पूजा की ओर लोगों की रुचि वहुत वढ़ी। शैवधर्म के इतिहास में मथुरा का भी वहुत महत्व है जैसा कि चंद्रगुप्त द्वितीय के नए स्तंभ-लेख से विदित होता है, जिस में जैवाचार्यों द्वारा दो ज्ञिविलगों की स्थापना का उल्लेख है। डाक्टर भंडारकर ने इस छेख का ऐतिहासिक निरूपण करते हुए सिद्ध किया है कि लगभग प्रथम शताब्दी ईस्वी में मथुरा में लकुलीश शैवाचार्यों का केंद्र हो गया था। पुरातत्व-शास्त्र के अनुसार दक्षिण में गुडीमल्लम् स्थान का शिर्वालग सब से प्राचीन माना जाता है (डाक्टर कुमारस्वामी के मत से ईस्वी पूर्व द्वितीय शताब्दी के लगभग)। श्री राखालदास वनर्जी उसे कुछ नया मानते थे। यहाँ हम जिस ज़िवलिंग का वर्णन करते हैं वह ईस्वी प्रथम शताब्दी के लगभग कुपाण-काल का है। इस में कोट पाजामा पहने उदीच्यवेपवारी दो कूपाण-जाति के भक्त शिविंलंग की पूजा कर रहे हैं (चित्र १४) एक के हाथ में माला है और दूसरे के पास कमल के फूलों का गुच्छा है। वाई ओर सुंदर अंगूरी वेल है जिस पर मयूर वैठा हुआ है। ऊपर एक देवता पुष्पवृष्टि करता हुआ दिखाया गया है। इस मूर्ति का ढंग कुपाण-कालीन वौद्ध-मूर्तियों से मिलता हुआ है। इस के दो शताब्दी वाद का एक अत्यंत विचित्र शिविंठिंग मथुरा में रायवहादुर राधाकृष्ण को प्राप्त हुआ जो उन्हों ने विदेश में भेज दिया था। पर उस का वर्तमान ठिकाना ज्ञात नहीं है। यह शिवलिंग गुडीमल्लम् के शिवलिंग से मिलता हुआ है, अर्थात् इस में भी लिंग के आश्रित शिव की पुरुप-विग्रह मूर्ति भी वनाई गई है। शिव चतुर्भुजी हैं। उन की चेप्टा ऊर्व्वरेत दिखाई गई है। शिव के पैरों के पास गणों की मूर्तियाँ हैं (चित्र १५)। मूर्तिशास्त्र की दृष्टि से यह मूर्ति वहुत ही विलक्षण महत्व रखती है, क्योंकि इस में शिव के दोनों स्वरूपों (लिंग-रूप और पुरुपिवग्रह-रूप) का समन्वय है।

जान पड़ता है कि लिंग-रूप के अतिरिक्त शिव के साक्षात् दर्शन की कल्पना गुप्त-काल में वहुत लोकप्रिय थी। मथुरा में एकमुखी शिवलिंग की छोटी-वड़ी अनेक मूर्तियाँ पाई गई हैं। गुप्तकालीन इन शिवमूर्तियों का सौंदर्य वहुत ही आकर्षक है। भूम्रा और खोह स्थानों के शिवलिंग अपनी सुंदरता के लिए प्रसिद्ध ही हैं। उसी शैली का एक शिवलिंग चित्र सं० १६ में दिखाया गया है। चित्र सं० १७ में पंचमुखी शिवलिंग का एक उदाहरण है (मथुरा म्यूजियम, ५१६)। इस मूर्ति में जो शिव के पाँच मुख थे उन के नाम कमशः ये हैं—ईशान, तत्पुरुष, अघोर, वामदेव, सद्योजात। पूर्विदिशा की ओर रहने वाला ऊपर स्थित ईशान-नामक मुख इस में टूट गया है। योग की परिभाषा में पंचप्राणों द्वारा जो भाव व्यक्त किया जाता है, उसी को पौराणिक भाषा में शिव के पंचमुखी रूप द्वारा प्रगट करते हैं। वस्तुतः शिव योगविद्या के आचार्य हैं। शिव के योगीश्वर-रूप का चित्रण कालिदास ने अपने 'कुमारसंभव' नामक काव्य में किया है।

मथुरा में शिव-पार्वती की एक अद्भुत मूर्ति मिली है। इस में नंदीवृप के सहारे शिव-पार्वती आर्लिंगन मुद्रा में खड़े हैं। शिव जी के दो हाथ हैं। शिव ऊर्ध्वमेंद्र मुद्रा में हैं। उन के वाएँ हाथ में उत्पल-किला है, जो विवाह के उपरांत पार्वती के साथ विहार करने की सूचक है (चित्र १८)। इस मूर्ति में पृष्ठभाग की ओर भी ठीक सामने की तरह ही शिव-पार्वती और नंदी का दर्शन है। यह मूर्ति गुप्त-कालीन कला का सुंदर उदाहरण है।

#### शिव-लीला

शिव की अनेक लीलाओं में से अभी तक केवल एक का उदाहरण मथुरा में उपलब्ध हुआ है (मथुरा म्यूजियम, २५७७)। इस में जब शिव-पार्वती कैलाश पर वैठे हुए हैं, उस समय रावण के कैलाश को उठाने का दृश्य है (चित्र १९)। यद्यपि अन्यत्र भी इस कथा का चित्रण मिला है, परंतु मथुरा का उदाहरण सब से प्राचीन ज्ञात होता है। दानवाकृति रावण ने अपनी पूरी शक्ति से कैलाश को उठा लिया है। शिव-पार्वती तथा कैलाश सब अपने स्थान से चलित हो गए हैं। कैलाश की संधियाँ शिथिल हो गई हैं। कालिदास ने 'मेघदूत' में इसी घटना का बड़ा सुंदर वर्णन करते हुए कहा है—

दञ्ञमुखभुजोच्छ्वासितप्रस्थसन्धेः। कैलाशस्य

(मेघदूत, १।५८)

शिव जी अपने आप को समाहित कर के रावण के भुजदंड को अपने पैर से दवा रहे हैं जिसके कारण रावण मानों तिलमिला गया है--

यदरोदीत् तस्माद्रावणः।

### स्वामी कार्तिकेय

गुप्त-काल में शिव के पुत्र सेनानी स्वामी कार्तिकेय या स्कंद की भी पूजा बहुत प्रचलित है। कार्तिकेय ने जिस प्रकार देव-सेनाओं का सेनापितत्व ग्रहण करके देवों को असुरों पर विजयी बनाया था, वैसे ही परमभट्टारक महाराजािवराज स्कंदगुप्त ने गुप्त चतु-रंगिणी का सैनापत्य ग्रहण करके देश को हूणों के पंजे से छुड़ाया था। इस समता के कारण राष्ट्र के तत्कालीन साहित्य में स्कंद की कथा का मानो नवावतार हुआ और किवयों ने कुमार के जन्म की काव्य-रूप में जनता के समक्ष रक्खा। मथुरा में स्वामी कार्तिकेय की कई प्रतिमाएँ मिली हैं। उन सब में श्रेष्ठ मूर्ति चित्र सं० २० में दिखाई गई हैं। पंख फैलाए हुए मोर पर अधिष्ठित स्वामी कार्तिकेय को दाहिनी ओर चतुर्मुखी ब्रह्मा और वाई ओर शिव आवर्षित जल-कुंभों से स्नान करा रहे हैं। इस प्रकार देवों की सेना के सेनानी पद पर स्कंद का अभिषेक दिखाया गया है। यह मूर्ति गुप्तकालीन क्षात्रधर्म के उदात्त भावों को सुंदरता से प्रगट करती है।

#### गग्रपति

चित्र सं० २१ में गुप्तकालीन गणपित की एक मूर्ति है जो नागेंद्रयज्ञोपवीत पहने हुए है। यह मूर्ति अत्यंत विज्ञाल है और मयुरा के गेरुए पत्थर की है। यह अभी तक म्यूजि-यम के लिए प्राप्त नहीं हो सकी है और पास की एक वगीची में प्रतिष्ठित है।

## म्रन्य देवता : सूर्य

चार घोड़ों के रथ में सवार सूर्य की सब से पहली भारतीय मूर्ति बोबगया की शुंग-कालीन चहारदीबारी के एक खंभे पर पाई गई है। पर वह शुद्ध भारतीय वेप में घोती पहने हुए है। मयुरा में शक राजाओं के आगमन से सूर्य की पूजा का नए रूप में प्रचार हुआ। यहाँ सूर्य की नए ढंग की अर्थात् उदीच्यवेपबारी मूर्तियाँ वनने लगीं। उस का एक उदाहरण चित्र सं० २२ में हैं। इस में कुपाण-सम्राट् की तरह सूर्य कोट, पाजामा, वूट पहने हुए हैं। वाएँ हाथ में पेटी में खोंसी हुई कटारी है और दाहिने हाथ में फूलों का गुच्छा है। सूर्य दो घोड़ों के रथ पर बैठे हुए हैं। यह सूर्य की मूर्ति ठेठ विदेशी वेपभूपा में हैं। इस के कोट पर सामने की ओर कुछ जड़ाऊ काम है। इस मूर्ति को देख कर पहले कुषाण राजा का भ्रम होता है। कालांतर में इसी मूर्ति से अन्य प्रकार के सूर्यों का कमशः विकास हुआ। वाद को सूर्य के घोड़ों की संख्या चार हुई (चित्र २३) और फिर सात। इस दूसरी मूर्ति में सूर्य का गोला भी रथ के पीछे दिखाया गया है। शेष ढंग पहले जैसा ही है। इस में दूसरी मार्के की वात यह है कि सूर्य के कंधों पर छोटे-छोटे दो पंख हैं जैसे गरुड जी की मूर्तियों में रहते हैं। ठीक है सूर्य की भी एक संज्ञा गरुत्मा या गरुड है। वर्तमान अजायवघर की भूमि में एक सप्तसमुद्री नामक वड़ा कूप है उसी में से यह मूर्ति निकली थी।

#### पिंगल

'मत्स्यपुराण' (अ० २६१) में लिखा है कि सूर्य के दो पार्श्वचर हैं—दंड और पिंगल। 'भविष्यपुराण' में लिखा है कि मनुष्यों के भले-बुरे कमों का लेखा रखने के लिए अग्नि, पिंगल के रूप में सूर्य के पार्श्वचर बन कर रहते हैं (अ० १२४, १३०)। मथुरा कला में पिंगल की कई मूर्तियाँ सूर्य के साथ मिली हैं। परंतु एक बड़ी महत्वपूर्ण मूर्ति पृथक् भी प्राप्त हुई है। यह गुप्त-कालीन मूर्ति पारसीक वेष में है। इस के सिर पर कुलह टोपी है। पीछे छाया-मंडल है। दाहिने हाथ में लेखनी और वाएँ में दावात है। पिंगल का उदर कुछ निकला हुआ भारी बनाते हैं। यह मूर्ति अपने ढंग की विल्कुल निराली और सर्व-प्राचीन है (चित्र २४)।

#### अग्नि

भारतीय कला में अग्नि की मूर्तियाँ वहुत ही कम है। अग्नि वैदिक काल का प्रमुख देव था, पर पौराणिक धर्म में उस का माहात्म्य घट गया। देवों में अग्नि ब्राह्मण है। ब्रह्मा के समान वह तुंदिल और श्मश्रुल बनाया जाता है (चित्र २५)। अग्नि के कंधों से ज्वालाएँ निकल रही हैं। दाहिनी ओर अग्नि का मेपाकृति वाहन है। यह मूर्ति गुप्तकाल के कुछ बाद की है।

#### नवग्रह

ब्राह्मणधर्म के मंदिरों की सजावट के लिए गुप्त-काल में नवग्रहों की मूर्तियों का भी प्रचार हो गया था। कामवन से मिली हुई एक अत्यंत भव्य मूर्ति का चित्र यहाँ दिया जाता हैं, (चित्र २६), यद्यपि यह मूर्ति पंडित रावाकृष्ण जी द्वारा कहीं विदेश में भेज दी गई थी। इस में सर्वप्रथम दो पद्म दोनों हाथों में लिए हुए सूर्य पारसीक कोट पहने खड़े हैं। उन के वाद छ: मूर्तियाँ जटाजूट वाँघे कमशः चंद्र, मंगल, बुध, वृहस्पित, शुक्र, और शिन की हैं। आठवीं मूर्ति तर्पण-मुद्रा में राहु की हैं। संभवतः इसी में पुच्छाकृति केतु की मूर्ति भी जुड़ी हुई थी। नवग्रहों से चित्रित यह शिलापट्ट मथुरा की गुप्तकालीन कला का अत्यंत उत्कृष्ट उदाहरण है। विदित होता है कि नवग्रहों की स्वतंत्र मूर्तियाँ भी वनती थीं। गुप्तोत्तर कालीन राहु की एक अच्छी मूर्ति शांतनुकुंड के मंदिर में है। दो पार्श्वरों के बीच में तर्पणमुद्रा में मुस्कराते हुए राहु दिखाए गए हैं (चित्र २७)। ये दोनों मूर्तियाँ अप्रकाशित हैं।

#### कामदेव

योगी शिव और ध्यानी बुद्ध की मूर्तियों के साथ ही कलाविदों ने कामदेव की मूर्तियों का भी निर्माण किया। मथुरा में कुपाण-काल की कई मूर्तियों में भगवान् कुसुमायुध का चित्रण पाया गया है। अपना इक्षुकोदंड और पंचवाण लिए हुए वसंत की पुष्पश्री के मध्य में विराजमान कामदेव की एक सुंदर मिट्टी की मूर्ति मिली है (चित्र २८)। कामदेव को 'ब्रह्मवैवर्तपुराण' में योपिद्वाहन और 'शश्वधूनिकृताबार' (कृष्ण-जन्मखंड, अ० ३१) कहा गया है। अर्थात् युवतिजन और युवा पुरुष, ये ही काम के वाहन हैं। प्रस्तुत मूर्ति में कामदेव युवा पुरुष के ऊपर खड़े हुए दिखाए गए हैं।

# देवी-सूर्तियाँ

देवताओं के साथ देवियों की मूर्तियों की कल्पना भी भिक्तधर्म का लक्षण है। मथुरा कला में प्रवान-प्रवान देवियों की मूर्तियों का भी आदिम रूप पाया जाता है। यहाँ हम केवल छः मूर्तियों का वर्णन करेंगे।

चित्र सं० २९ में कुपाणकालीन शिलापट्ट है, जिस पर सात स्त्रियाँ मालाएँ लिए हुए खड़ी हैं, और दाहिनी ओर एक पुरुप है। ये सात स्त्रियाँ सप्तमातृकाएँ हैं, जो बहुत सादा वेप में एक-सी दिखाई गई हैं। इन के दोनों ओर दो आयुध-पुरुप थे जिन में से अब केवल एक शेप है। कला की दृष्टि से यह मूर्ति श्रेष्ठ नहीं है, पर सप्तमातृकाओं की यह निस्संदेह सब से पहली कल्पना को प्रगट करती है।

चित्र सं० ३० में सिहवाहिनी दुर्गा की अत्यंत मनोहर मूर्ति है। दाहिने हाथ में दृढ़ता के साथ भाला दवाए हुए सिंह पर देवी का आसन है। सिंह भी उन के शासन में विजित भाव से बैठा हुआ है। कुपाण-काल में शिव-मूर्तियों के साथ देवी की दो प्रकार की मूर्तियों का प्रचार हुआ। एक तो यही सिंह-वाहिनी और दूसरी महिषासुर-मर्दिनी का।

चित्र सं० ३१ में गुप्त-काल की एक महिषासुर-मिंदनी दुर्गा का रूप है। सूक्ष्म विमल वस्त्र पहने हुए चतुर्भुजी दुर्गा महिष-नामक असुर का दमन करती हुई दिखाई गई हैं। मूर्ति में रौद्ररस सौम्यभाव में परिणत दिखाया गया है।

चित्र सं० ३२ में गज-लक्ष्मी हैं। यह कुपाण-कालीन गज-लक्ष्मी की बहुत ही सुंदर मूर्ति है जो इसी वर्ष प्राप्त हुई है। गज-लक्ष्मी की सब से पुरानी मूर्ति तो साँची के तोरणों पर पाई जाती है। परंतु कुपाण और गुप्त-काल में भी इस देवी की पूजा प्रचित्त रही। यहाँ तक कि हमारे समय में भी गजलक्ष्मी की मूर्तियाँ वनती हैं। दोनों ओर दो हाथी वना कर उन के सूँडों में पकड़े हुए जलकुंभों से लक्ष्मी का मंगल अभिषेक दिखाया जाता था यही दृश्य वर्तमान मूर्ति में है। इस में केवल हाथियों के सूँड ही अवशिष्ट हैं।

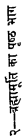
गुप्तकालीन मंदिरों में गंगा और यमुना की मूर्तियाँ द्वारों पर लगाई जाती थीं। कालिदास ने भी गंगा और यमुना के द्वारा शिव की सेवा का वर्णन किया है—

### मूर्ते च गंगायमुने तदानीं सचामरे देवमसेविषाताम्। (कुमारसम्भव, सर्ग ७)

चित्र सं० ३३ में मूर्ति कच्छप-वाहन पर आरूढ़ यमुना जी को प्रगट करती है। यह मूर्ति कटरा केशवदेव से मिली थी और ज्ञात होता है कि यह गुप्त-कालीन विष्णुमंदिर में लगी हुई थी।

चित्र सं० ३४ में स्कंद को गोद में लिए हुए पार्वती की मूर्ति गृहस्य जीवन के आदर्श सुख की कल्पना है। यह मिट्टी की मूर्ति गुप्त-कला का एक उत्तम उदाहरण है और इसी भाव को व्यक्त करती है। हिंस भाव को त्याग कर शिव-परिवार का अंग वना हुआ सिंह सीम्यवाहन की भांति पार्वती जी के आसन के नीचे बैठा हुआ है। उस के ऊपर स्वाभाविक शांति के साथ स्थिर भाव से पार्वती जी समासीन हैं। इस प्रकार ब्रह्मा, विज्जु, शिव, सूर्य, अग्नि, कामदेव, सप्तमातृका, दुर्गा, महिषासुरमदिनी, गजलक्ष्मी, और गंगा-यमुना आदि प्रधान ब्राह्मणधर्म-संबंधी मूर्तियों के प्रारंभकाल के उत्तमोत्तम उदाहरण मथुरा की कुपाण और गुप्त-समय की कला में पाए गए हैं।
न केवल कला बिल्क भारतीय मूर्ति-विद्या की दृष्टि से भी उन का अत्यधिक महत्व है।
कला के सूत्रों में जिन महार्घ धार्मिक और दार्शिनक तत्वों का आविर्भाव किया गया था,
उन की पौराणिक परिभाषाओं को जान कर उन का सहानुभूति-पूर्ण अध्ययन आवश्यक है।
इस प्रकार हम भारतीय इतिहास के सुवर्णयुग के साथ घनिष्ठ परिचय प्राप्त कर सकेंगे।
जो ब्राह्मण धर्म एक विशाल राष्ट्र का जीवन-प्राण रहा है, उस में जिन दिव्य भावों की उपासना के लिए मनुष्यों ने देव और देवियों की कल्पना की उन का ज्ञान कला के अध्ययन
द्वारा हम सुलभता से प्राप्त कर सकते हैं।



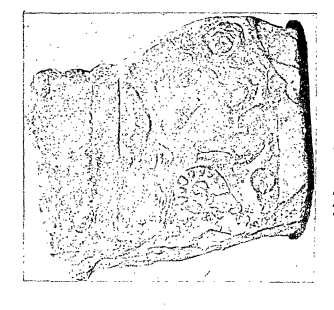




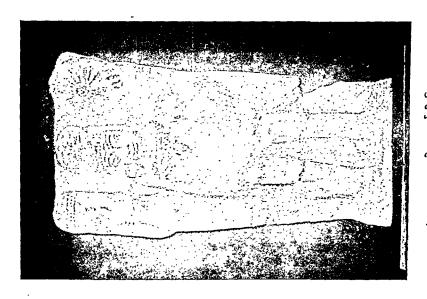
१—कुषाणकालीन बह्या



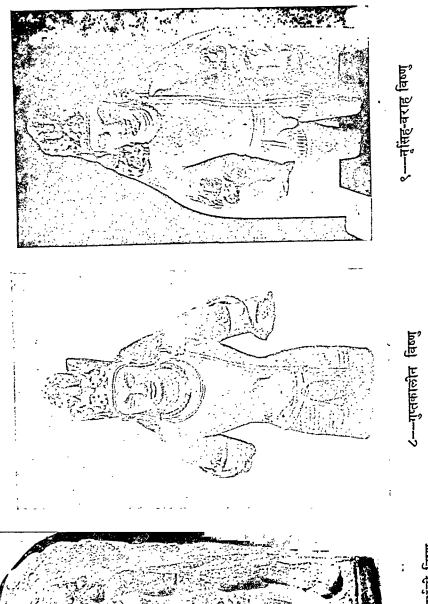




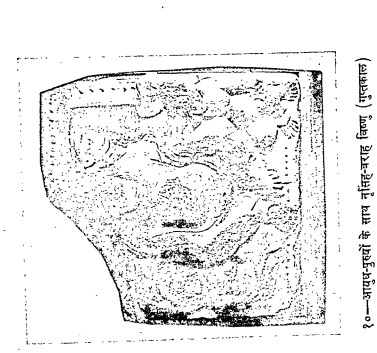
६--कृष्ण को लेकर वसुदेव का यमुना पार करना



५---कुषाणकालीन चतुर्भुजी विष्णु



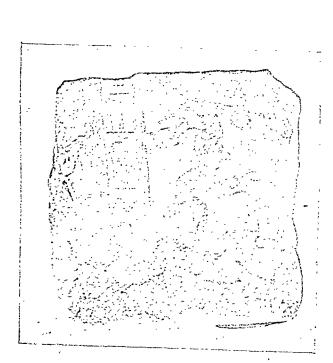
७---गुप्तकालीन चतुर्भुजी विष्णु (मिट्टी की मूर्ति)



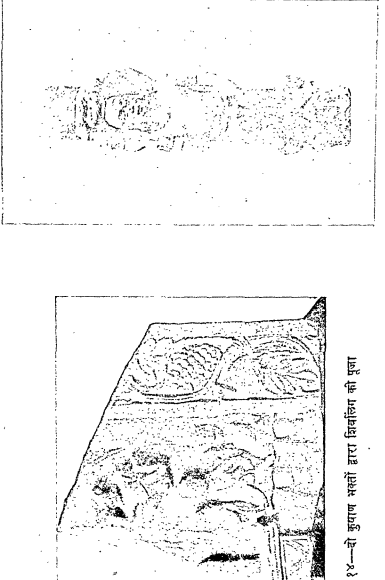
११---गोवर्धनधारी कृष्ण



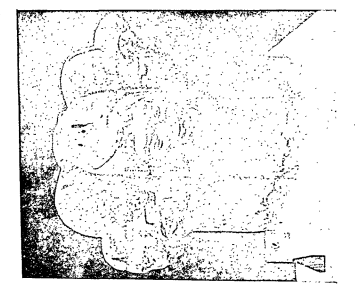
१२---त्रिविकम विष्णु की गुत्तकालीन मूर्ति



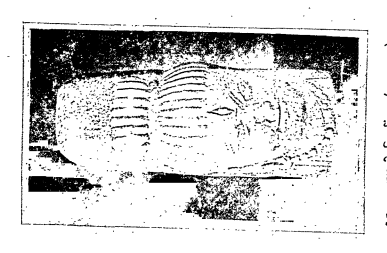
१३--- चतुर्भजी बलराम



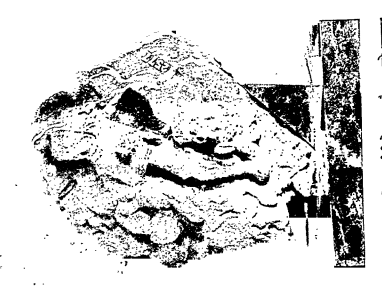
१५---शिविल्ना और पुरष विग्रह में चतुर्भुली ऊर्ध्वरेत शिव



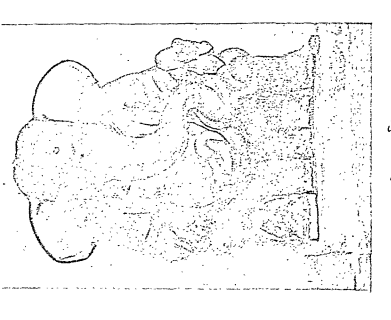
१७---पंचमुखी शिवलिंग

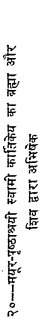


१६---एकमुखी शिवलिंग (गुप्तकाल)



१८---शिव-पावंती और नंदी

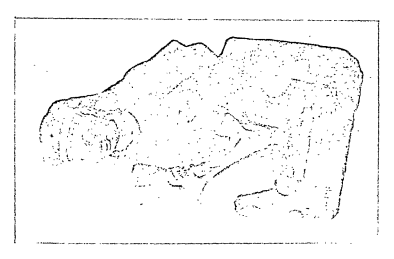




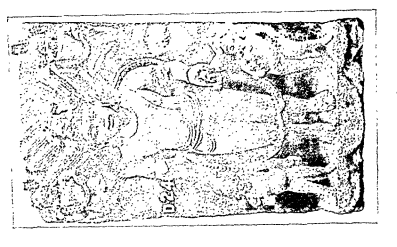


२१---गणपति

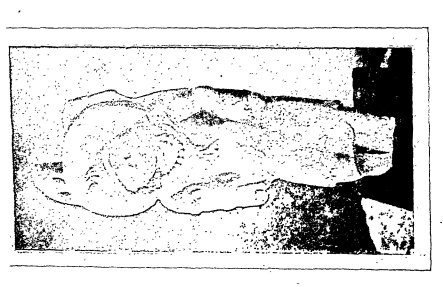




२२---कुपाण-सम्राट् की तरह उदीच्यवेषथारी सूर्य

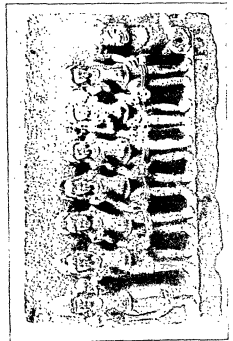






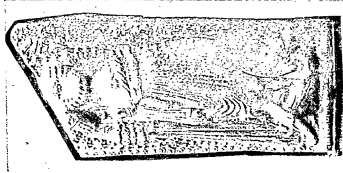
२४--कलम-दाबात लिए हुए सूपै का पाक्वेचर पिंगल



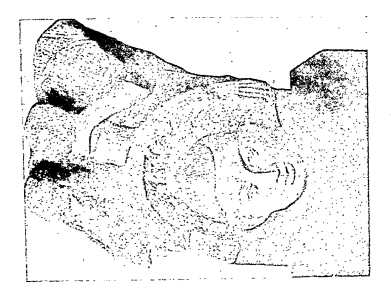


२६--गुप्तकालीन नवग्रह शिलापट्ट

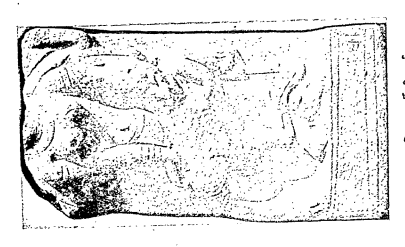




२८--भगवान् कुसुमायुध



३२——गजलक्ष्मी



३१---महिपासुरमदिनी दुर्गा





# वैष्णावधर्म वा संप्रदाय का क्रिक विकास

[ लेखक—-श्रीयुत परज्ञुराम चतुर्वेदी, एम्० ए०, एल्-एल्० वी० ]

(१)

वैष्णव-संप्रदाय हिंदू धार्मिक समाज का एक प्रमुख अंग है और वह किसी न किसी रूप में, आज भारतवर्ष के प्रायः प्रत्येक भाग में जीवित और प्रचलित हैं। सिद्धांतों की दृष्टि से वह विशिष्ट धार्मिक विचारों की एक प्राचीन परंपरा है, जिस के अनुयायियों में अब तक सैंकड़ों प्रसिद्ध ईश्वरभक्त, प्रकांड विद्वान् एवं धर्मनिष्ठ व्यक्ति हो चुके हैं, जिस के समर्थन एवं प्रचार में अभी तक एक से एक उत्तम ग्रंथ की रचना होती आई है, और एक महत्वपूर्ण संस्था के रूप में, जिस ने, समय-समय पर, अनेक वड़े-वड़े राजाओं अथवा राजवंशों की छत्रछाया में सहायता भी पाई है। इस के भिक्तसंबंधी सर्वजनोपयोगी एवं सुगम सिद्धांत और उन का अधिकतर जनता की ही प्रचलित भाषा द्वारा प्रचार किया जाना, ऐहलीकिक जीवन के अंतर्गत परिचित चरित्रों में ही अपने भगवान के आंशिक रूप की भावना जाग्रत कर, इस का सुंदर आदशों की सृष्टि के लिए प्रयत्न करना तथा, सब से बढ़ कर, अपने इप्टदेव की अपार दया एवं प्रसाद का समान अधिकारी प्राणीमात्र को समझते हुए, इस का प्रत्येक मनुष्य के लिए, प्रेम, प्रपत्ति, आदि मुलभ सावनों द्वारा अग्रसर होने का समान अवसर देना इस की उदारता और महानता के द्योतक हैं। यह संप्रदाय, वास्तव में, मानव-समाज की अनेक दृष्टियों से, एक वहुत उपयोगी वर्मपरंपरा है और यद्यपि इस के प्रारं-भिक विकास का श्रृंखलावद इतिहास आज तक उपलब्द नहीं, किंतु फुटकर सामग्रियों तया आवश्यक प्रसंगों के आधार पर निर्मित की गई इस की अधूरी जीवन-कया भी कम मनोरंजक न होगी।

वैदिक-कालीन इतिहास के अध्ययन से पता चलता है कि जिस भक्तिमार्ग के अचल शिलाबार पर आज वैष्णव-संप्रदाय की मूलभित्ति खड़ी है उस का, कम से कम संहिताभाग की रचना के समय तक, एक प्रकार से अस्तित्व भी नहीं था। वह काल, वास्तव में, कर्मकांड़ का युग था जब कि हमारे आर्यगण प्रायः प्रत्येक प्राकृतिक वस्तु वा घटना में किसी न किसी देवता की कल्पना कर उसे प्रसन्न रखने के निमित्त यज्ञादि कर्मों का अनुप्ठान करते थे और अपने दैनिक जीवन को आनंद के साथ व्यतीत करने की इच्छा से,
उन से अनेक प्रकार की प्रार्थना वा विनय भी किया करते थे। उन का उद्देश विशेष कर
ऐहिक सुखों की प्राप्ति तक ही सीमित था और अंतःकरण की साधनाओं की अपेक्षा
उन का व्यान अधिकतर बाह्यविद्यान की ही ओर आकृष्ट रहा करता था। वे उस समय
अपने हृदय अथवा मस्तिष्क तक के योग को जितना महत्व नहीं देते थे उतना विशेष
वैदिक मंत्रों को दुहराने तथा विशिष्ट विधियों के निर्वाह की ओर दत्तित्त थे। हाँ, ध्यानपूर्वक देखने से यह भी प्रतीत होगा कि अपने उक्त कृत्यों के शुभ परिणाम वा सफलता में
उन का दृढ़ विश्वास भी रहता था और इस दृष्टि से, यदि हम चाहें तो, कह सकते हैं कि
उन के यज्ञों का मूलतत्व, वास्तव में, श्रद्धा में निहित था। कहते हैं कि "विना श्रद्धा के यज्ञ का कोई अर्थ नहीं। श्रद्धा ही यज्ञ की अधिष्ठात्री देवी है और श्रद्धा एवं यज्ञ में
वस्तुतः कोई अंतर ही नहीं।" श्रद्धाहीन यजमान के सभी अनुष्ठान व्यर्थ और सारहीन
हो जाते हैं।

इस श्रद्धा से ही, कमशः आगे चल कर, श्रद्धामूलक भिक्त वा श्रद्धाभिक्त का प्रादु-भीव हुआ और घीरे-घीरे आयों का प्रारंभिक वहुदेववाद एकदेववाद में परिणत होने लगा। कारण यह है कि भिक्त की कोई भी भावना स्वभावतः अनेक की अपेक्षा एक की ही ओर अधिक अग्रसर हुआ करती है, अथवा यों कहना चाहिए कि भिक्त-संवंधिनी किसी भी भावना द्वारा प्रभावित मनोवृत्ति वाले के लिए यह स्वाभाविक है कि वह साधारण विभिन्न-ताओं की उपेक्षा कर अपनी अध्यात्मिक दृष्टि को अधिक से अधिक विस्तृत करने का प्रयत्न करे एवं इतस्ततः विखरी हुई शिक्तयों में सामंजस्य स्थापित करता हुआ उन्हें एक-रूप में निविष्ट करे, और उसे अपना उच्चतम आदर्श का सर्वस्व भी वनावे। अतएव जिन-जिन मुख्य देवताओं की कल्पना आर्यगण पहले अलग-अलग करते थे उन्हें आगे चल कर, वे एक के ही चिविध रूपों में देखने लगे और अंत में उन के नामों तक का प्रयोग एक के ही लिए होने लगा। उदाहरण के लिए इस प्रकार कहा जाने लगा कि "है अग्निदेव!

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> डा० गोस्वामी, 'दि भक्ति कल्ट इन ऍशेंट इंडिया', पृ० ६

तुम्हीं वरुण हो, तुम्हीं मित्र हो तथा तुम्हीं इंद्र भी हो, और तुम्हीं अर्थमा हो कर स्वामिवत् भी कार्य किया करते हो" , इत्यादि और कभी-कभी तो यों भी कह दिया गया कि "विद्वान् लोग उसी (सत्) को इंद्र, मित्र, वरुण, अथवा अग्नि के नाम से प्रकारते हैं और वही विशाल पंखों वाला दिव्य गरुड़ भी है। उसी एक (पदार्य) का वे अनेक प्रकार से वर्णन करते हैं अतएव वही एक सत् (सृष्टि को आविर्माव प्रदान करने के कारण) अग्नि, (संसृति एवं परिवर्तन का मूलतत्व होने से) यम तया (अखिलविश्व का आधार भूत होने से) मातरिश्वान् भी कहलाता है।" इस दूसरे प्रकार की विचारधारा द्वारा व्रह्मांड की मौलिक सत्ता की एकता प्रतिपादित हुई और वही परमात्मतत्व भी समझी गई।

अनुमान किया जाता है कि, अनुभववृद्धि के कारण अथवा, साथ ही, बहुधा मतभेद आदि होते रहने से भी, आर्यों ने विचार-विनिगय के निमित्त, उक्त समय के ही लगभग, अनेक परिपदें वा सभाएँ भी कीं जिन के द्वारा उपरोक्त विचारों के ही समान वैदिक धर्म के अन्य विविव मूलतत्वों पर भी दार्शनिक विवेचन हुआ और उस के परिणाम स्वरूप वेदों के ब्राह्मण, आरण्यक एवं उपनिपद् नामक भागों की रचना हुई। जो हो, इन रचानाओं के ही आधार पर कमशः वैदिक कृत्यों की विधि-परंपरा स्थिर की गई, मूल दार्शनिक तत्वों का अनुसंधान आरंभ हुआ तथा गूढ़ रहस्यों का उद्घाटन वा स्पष्टीकरण भी किया गया। एकदेव अथवा परमात्मतत्व के साथ ही जीवात्मा एवं अव्यक्त प्रकृति की भावना तथा कर्म वा जन्मांतरवाद की कल्पना का सूत्रपात ऐसे ही समय में हुआ और उसी समय से आर्यगण के हृदयों में कर्मवंधन के अनवरत चक्कर से जीवात्मा को उन्मुक्त करने की उत्कंठा भी जागत हुई। फिर तो, इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए, उन्हों ने, सांसारिक कर्मजाल से बलग रह कर परमात्मचितन में संलग्न होने की, साधना भी आरंभ की और इस प्रकार के अभ्यासकम की ही दीर्घव्यापिनी किया तप वा तपस्या के रूप में परिणत हुई। निरंतर ध्यान द्वारा जीवात्मा और परमात्मा के सान्निध्य का उत्तरोत्तर वढ़ता

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> ऋग्वेद, (मं० ५, सू० ३, मंत्र १ व २) <sup>३</sup> इंद्रं मित्रं वरुणमग्नि माहुरयो दिन्यः स सुपूर्णो गुरुत्मान् । एकं सिंद्रपा बहुधा चदन्त्यानि यमं मातिरिश्वानमाहः।। ऋग्वेद, (मंत्र १, सू० १६४, मंत्र ४६)

जाना सिद्ध होता है अतएव दूसरे शब्दों में इसे 'वैदिक उपासना' वा 'ध्यानयोग' भी कहते हैं और भिक्त भावना की दृष्टि से, यदि हम इस पद्धित पर विचार करें तो कहेंगे कि वैदिक उपासना, वास्तव में, श्रद्धाभिक्त का ही, एक अन्य प्रकार से विकसित रूप थी।

जान पडता है उपरोक्त समय तक वैष्णवधर्म के कदाचित् किसी भी अंग के स्पष्ट-रूप की रचना नहीं हो पाई थी और स्वयं भिक्त शब्द भी तव श्रद्धात्मक प्रेम की अपेक्षा प्रेमपात्र के ही अर्थ में अधिक प्रयुक्त होता था। भिक्त की वैष्णवानुमोदित भावना का आविर्भाव, आर्यों के आध्यात्मिक व दार्शनिक विचारों में अधिक गंभीरता आने पर, आगे चलकर हुआ और तभी वह प्रारंभिक श्रद्धा वा उपासना से क्रमशः विकसित हो कर स्वयं उपास्य भगवान् के ऐश्वर्य वा सारतत्व में भाग लेना (भज्=भाग लेना, वाँटना, आदि ) व्यक्त करने वाले व्यापक भाव में परिणत हुई। ३ इसी प्रकार उपास्यदेव के व्यक्तित्व की कल्पना भी वहुत काल के अनंतर ही की जा सकी। संहिता-काल में विष्णु एक साधारण देवता के रूप में पहले-पहल दीख पड़ते हैं। ऋग्वेद में कई स्थलों पर वे केवल एक आदित्य मात्र ही समझे जाते हैं, और दिन भर की यात्रा को तीन पगों में ही तय करने के कारण आर्यगण उन्हें महत्व देते हैं, और उन का यशोगान भी करते हैं। उन की वड़ाई वड़े-वड़े डगों द्वारा आकाश-मंडल वा सारे ब्रह्मांड को माप देने पर ही अधिक निर्भर है। जैसे, "अविनश्वर गोपा विष्णु ने तीन पगों द्वारा ही नाँघ दिया" विष्णु ने तीन पग किए और वह इसे (ब्रह्मांड को )नाँघ गए।'' इन तीन पगों वा पदों में से केवल पहले "दो अर्थात् पृथ्वी और अंतरिक्ष को ही मनुष्य देख वा प्राप्त कर सकते हैं। तीसरे तंक कोई भी नहीं पहुँच पाता। वह चिड़ियों की उड़ान से भी ऊपर है।" "तृतीय पद विष्णु का परम पद है। उसे विद्वान् मनुष्य ही आकाश की ओर ऊँची दृष्टि डालने पर

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म जैविष्म ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ४१

<sup>ें</sup> डा० कीय, 'कल्याण-कल्पतरु' (गोरखपुर, अगस्त सन् १९३६), पृ० ५५४

र त्रीणि पदानिचक्रमे विष्णुर्गोपा अदाभ्यः—ऋग्वेद (मं० १, सू० २२, मंत्र १८)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> इदं विष्णुविचक्रमे त्रेधा निदधे पदम्—ऋग्वेद (मं० १, सू० २२, मंत्र १७)

<sup>&</sup>lt;sup>ध</sup> हे इदस्य कमणे स्वर्दशोभिख्याय मत्यों भुरण्यति।

तृतीयमस्य निकरा दधर्षति वयश्चन पत्तयन्तः पतित्रणः ॥—ऋग्वेद (मं० १, सू० १५५, मंत्र ५)

सदा देखते हैं।" "वहाँ विशाल उस विष्णु के परम-पद में मधुर आनंदरस का स्रोत विद्यमान है।" इसी प्रकार विष्णु का नाम कहीं-कहीं "ऋतस्य गर्भम्" आदि प्रसंगों में यज्ञ के वीजरूप देवता अथवा, ब्राह्मणों की रचना के समय तक, "यज्ञोहवै विष्णुः" आदि द्वारा स्वयं यज्ञ के अर्थ में भी प्रयुक्त हुआ है, और वे वहुवा यज्ञों की सफलता में सहायक भी समझे गए हैं।

परंतु इन दोनों प्रकार के उदाहरणों से महत्वपूर्ण वे हैं जहाँ विष्णु को इंद्र नामक अन्य वैदिक देवता का "योग्य सहायक" माना गया है अथवा जहाँ-जहाँ इंद्र के साथ ही उन की भी वीरता वा पराक्रम की प्रशंसा समान रूप से की गई है और उन्हें इंद्र से वड़ा तक भी स्वीकार कर लिया गया है। पिर तो ब्राह्मणों की रचना के समय तक वे सचमुच सब से वड़े समझे जाने लगते हैं और अग्निदेव तक की प्रतिष्ठा उन से कहीं कम हो जाती है पितप्य ब्राह्मण' में एक कया आती है जिस में वर्णन किया गया है कि विष्णु ने किस प्रकार यज्ञ के विषय में सब देवताओं से बढ़ कर कार्य किया जिस के कारण उन्हें सब से श्रेष्ठ समझा गया। फिर टूसरे स्थल पर उसी ब्राह्मण में विष्णु के पहले वामनरूप में दिखलाई पड़ने और फिर लेट कर कमशः बढ़ते-बढ़ते सारे भूमंडल में व्याप्त हो जाने का प्रसंग भी श्राया है जिस से उस देवता की महत्ता में चमत्कार वा बलौकिक शक्ति का प्रादुर्भाव भी दीख पड़ता है। अनुमान किया जाता है कि वैदिक काल में ही सब देवताओं के राजा इंद्र विष्णु की प्रतियोगिता में नीचा देखने लगे और परमदेव अथवा देवेंद्र का पद, एक प्रकार से, कमशः छिना जाता हुआ इंद्र के हाथ से निकल कर विष्णु के यहाँ पहुँच गया। अंत में

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यंति सूरयः । दिवीवचक्षुराततम् ।। वही, (मं० १, सू० २२, मं० २०)

<sup>े</sup> उरुक्रमस्य सहिवन्धुरित्या विष्णोः पदे परमे मध्व उत्सः ॥ वही, (मं० १, सू० १५४, मं० ५)

<sup>ै</sup> इंद्रस्य युज्यः सखा ॥ वही, (मं० १, सूची २२, मं० १९)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वही, (में० ६, सू० ६९)

५ वहीं, (मं० ७, सू० ९९)

<sup>ै</sup> अग्निवंदेवानामवमी विष्णुः परमः ॥—ऐतरेय ब्राह्मण, (१-१)

<sup>°</sup> शतपय ब्राह्मण, (१४-१-१)

<sup>&</sup>lt;sup>=</sup> वही, (१-२-५)

विजय यहाँ तक पूर्ण हो गई कि वहुत कुछ 'इंद्रसूक्त' के ही ढरें पर एक 'विष्णुसूक्त' की भी रचना हुई और इंद्र के लिए आए हुए, अनेक महत्तासूचक शब्द तक कालांतर में विष्णु के विषय में, किसी न किसी प्रकार, प्रयुक्त होने लगे। उदाहरण के लिए यह भली प्रकार "सिद्ध किया जा सकता है कि विष्णु के हिर, वैकुंठ, वृषण, ऋषभ, वासुदेव, वृष्णीपित, केशव, वृहच्छ्रवस्, आदि नाम किसी न किसी रूप में, इंद्र के अथवा इंद्र-संवंधी किसी वस्तु के नाम से लिए गए।" इतना ही नहीं, विष्णु को, परमात्मदेव के पद पर पहुँचने के अनंतर अन्य अनेक देवताओं से भी वहुत से प्रतिष्ठासूचक शब्द मिले जिन में से 'चक्र-पाणि' तथा 'कृष्ण' ऐसे शब्द तक भी वैदिक देवता सवितृदेव-संवंधी वर्णनों से, किसी न किसी भाँति, लिए गए कहे जाते हैं।

वैष्णवयमं वा वैष्णव-संप्रदाय के उपास्यदेव का एक दूसरा प्रसिद्ध नाम नारायण है, जो वैदिक साहित्य में अनेक स्थलों पर आया है। 'ऋग्वेद' में एक प्रसंग इस प्रकार मिलता है—"आकाश, पृथ्वी, वा देवताओं के भी प्रथम वह गभांड-रूपी वस्तु क्या थी, जो पहले-पहल जल पर ठहरी थी और जिस में सभी देवता वर्तमान थे? जल पर वही गभांड ठहरा हुआ था जिस में सभी देवता विद्यमान थे, और जो सव का आधार-स्वरूप है। वह विचित्र वस्तु अजन्मा की नाभि पर ठहरी हुई थी, जिस के भीतर सभी जीव थे।" इस से पता चलता है कि सव से प्रथम जल की चर्चा है जिस पर गभांड का ठहरना वतलाया गया है और यह गभांड ही कदाचित् वह वस्तु है जिसे आगे चल कर ज्गत्सप्टा वा ब्रह्मदेव की पदवी दी गई और वह अजन्मा जिस की नाभि पर गभांड ठहरा था वही नारायण हैं। इस

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> डा० गोस्वामी, 'दि भक्ति कल्ट इन ऐंग्नेंट ईंडिया', पृ० १०१-१०२.

र अवर्तयत्सूर्यो न चक्रम् ॥—ऋग्वेद, (मं० २, सू० ११, मं० २०)

<sup>े</sup> आकृष्णेन रजसा वर्त्तमानः ॥—वही, (मं० १, सू० ३५, मं० २) तया सर्विता . . . . . . . कृष्णेन रजसा द्यामृणोति ॥—वही, (मं० १, सू० ३५, मं० ९)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> परोदिवा पर एना पृथिव्या परो देवेभिरसुरैयंदस्ति । कॅस्विद् गर्भ प्रथमं दश्न आपो यत्र देवाः समपद्यंत विश्वे ॥५॥ तिमद गर्भ प्रथमं दश्न आपो यत्र देवाः समगच्छंत विश्वे । अजस्य नामा वध्येकर्मापतं यस्मिन्विद्यानि भुवनानि तस्युः ॥६॥

गर्भांड में सभी देवों का वर्तमान रहना कहा गया है अतएव 'नरों' से अभिप्राय उन सभी देवताओं से, वा मानवों से भी है, जिन के 'अयन' अथवा अंतिम लक्ष्य वा आघार नारायण हैं। इस नारायण शब्द की, वैदिक देवतावाची विष्णु शब्द से, यह विशेषता है कि इस के द्वारा पुकारे जाने वाले देवता, एक प्रकार से, सृष्टि-विपयक भावना के भी केंद्र वन जाते हैं। ९ जो हो, 'शतपथ ब्राह्मण' में एक स्थल पर 🤻 कहा गया है कि पुरुष नारायण ने एक वार स्वयं यज्ञस्थान पर ठहर कर वसुओं, रुद्रों तथा आदित्यों को कहीं और भेज दिया और यज्ञ संपादित कर के सर्वाधार व सर्वव्यापी हो गए। यहाँ तथा 'तेत्तिरीय आरण्यक' ध में भी नारायण की विभूतियों का प्रायः वही वर्णन है जो 'ऋग्वेद' के उपरोक्त प्रसंग में दीख पड़ता है। 'शतपथ ब्राह्मण' के एक अन्य स्थल पर 8 भी पूर्वनारायण के, पंचरात्र सत्र कर के, सर्वश्रेष्ठ वन जाने की चर्चा की गई है। नारायण या पुरुषनारायण इस प्रकार परमदेव वा परमात्मा के ही समान सर्वोच्च हो जाते हैं और 'ऋग्वेद' के 'पुरुपसूक्त' ५ के प्रणेता नारायण ऋषि को यदि, अन्य कई स्थलों की रचना करने वालों की ही भाँति, उनत सून्त का विषय 'पुरुष' मान लिया जाय तो, कह सकते हैं कि, वास्तव में, 'पुरुष' और 'नारायण' शब्द वहाँ एक ही देवता के लिए प्रयुक्त हुए हैं जैसा कि 'शतपथ ब्राह्मण' के उपरोक्त पुरुपनारायण शब्द सें भी सिद्ध होता है। 'तैत्तिरीय आरण्यक' में इसी परमात्मस्वरूप नारायण को हरि भी कहा गया है।

( 7 )

वैदिक काल में विष्णु व नारायण नामक देवता पहले भिन्न-भिन्न ये और, यद्यपि इन दोनों क्रव्दों का प्रयोग, किसी न किसी प्रकार, परमात्मा के लिए, हो जाता था फिर भी

१ डा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म शैविष्म ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स'— पू० ४३

र शतपथ बाह्मण, (१२-३-४)

<sup>ै</sup> तैत्तिरीय आरण्यक, (१०-११)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> शतपय ब्राह्मण, (१३-६-१)

१ ऋग्वेद, (मं० १०, सू० ९)

ह डा॰ मांडारकर, 'वैष्णविदम दौविदम एँड माइनर रेलिजस सिस्टम्स',पू॰ ४४

<sup>ै</sup> तैत्तिरीय आरण्यक, (१२-११-१)

उन का अंतिम एकीकरण पहले-पहल कदाचित् 'तैतिरीय आरण्यक' की रचना के समय हुआ। १ परंतु वैदिक काल में, अयवा उस के आगे तक भी इन दोनों में से किसी भी देवता को प्राचीन आर्यगण आयुनिक उपास्यदेव के रूप में कभी नहीं मानते थे। विष्णु का संवंध अविकतर यज्ञ से था और नारायण एक प्रकार से सृष्टि के मूलावार मात्र समझे जाते थे । अतएव उस समय के आर्य लोग या तो अपने यज्ञादि कर्मों में सहायता के लिए वा ऐहिक सूखों की प्राप्ति के निमित्त उन से प्रार्थना किया करते थे या, उन के, परमात्मा की परमज्योति का स्वरूप, समझे जाने पर, उन्हें प्राप्त करने के प्रयत्न में बहुवा तपस्यादि में लगते थे। उन देवताओं में दयालु भगवान् की भावना का अधिष्ठान अभी तक नहीं हो पाया था। इस अंश के प्राटुर्भाव का होना सर्वप्रयम उस समय कहा जाता है जब कि वैष्णवयमें के विकसित रूप सात्त्वत वा भागवत धर्म-संबंधी विचारों का उदय वा प्रचार हुआ। सात्त्वतवर्म के मुख्य उपास्यदेव वासुदेव कृष्ण थे और वही उस के मूल प्रवर्त्तक भी समझे जाते हैं। परंतु वासुदेव और कृष्ण, ये दोनों नाम भी, पहले अलग-अलग ही प्रयुक्त होते थे और इन के संयुक्त प्रयोग का अवसर, जैसा आगे दिखाई पड़ेगा, कालांतर में जपस्थित हुआ। फिर तो अंत में ये दोनों इस प्रकार एक हो गए कि इन के द्वारा व्यक्त किए जाने वाले "वासुदेव और कृष्ण को दो भिन्न-भिन्न व्यक्ति मानना न्यायतः असंभव हो गया।" वासुदेव कृष्ण भी आगे चल कर, विष्णु तथा नारायण से मिल कर एक हो गए और उसी समय वैष्णवयमं का पूर्ण संघटन हुआ।

वैदिक साहित्य में वासुदेव का नाम किसी सहिता, ब्राह्मण वा प्राचीन उपनिषद् में नहीं आता। यह केवल एक स्थल पर, दें तैतिरीय आरण्यक के दसवें प्रपाठक में, पाया जाता है, वहाँ पर भी यह विष्णु के एक नाम की भाँति ही व्यवहृत है। डाक्टर राजेंद्रलाल मित्र का कहना है कि इस आरण्यक की रचना वहुत पीछे हुई थी और इस में भी उक्त स्थल, 'खिलक्प' वा 'परिशिष्टभाग' में, आया है। डाक्टर कीय ने इस आरण्यक

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो० रायचौघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० १८–१९

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वही, पृष्ठ २२

व नारायणाय विद्महे, वासुदेवाय घीमहि तन्नो विष्णुः प्रचोदयात् । <sup>8</sup> डा० राजेंद्रलाल मित्र, तैत्तिरीय आरण्यक, भूमिका, पु० ८

का समय ईसा के प्रथम तीसरी शताब्दी में निश्चित किया है, जिस से उस समय तक वासुदेव तथा विष्णु व नारायण की एकता का संपन्न हो चुकना सिद्ध होता है। अस्तु महाभारत में कुछ स्थलों पर वासुदेव शब्द का अर्थ वतलाते हुए कहा गया है कि "वह वासुदेव इस लिए कहलाता है कि वह सभी प्राणियों को अपनी माया अथवा अलौकिक ज्योति द्वारा आच्छादित करता है, "र तथा "सूर्य के रूप में रह कर मैं अपनी किरणों से सारे संसार को ढँक लेता हूँ और सभी प्राणियों का अधिवास होने से भी मेरा नाम वासुदेव हैं।"३ परंतु उसी ग्रंथ में वासुदेव को "वासुदेव का पुत्र" भी वतलाया गया हैं और एक वनावटी वासुदेव की भी कथा आती है जो वास्तव में पौंड़ों का राजा था। उधर महाभारत के 'श्रीमद्भगवद्गीता' नामक प्रसिद्ध अंश में कृष्ण ने कहा है कि "मैं वृष्णियों में वासुदेव हूँ" । जिस से वासुदेव का वृष्णिकुल में उत्पन्न होना विदित होता है इसी प्रकार वौद्धों के 'घट जातक' में वासुदेव को ''मथुरा प्रदेश के उत्तरी भाग में रहने वाले किसी राजवंश की संतति "" कहा गया है और यह भी लिखा है कि उक्त राजवंश, कान्ह दीपायन की अवज्ञा करने के कारण, नष्ट हो गया। इसी वात का उल्लेख कौटिल्य के प्रसिद्ध 'अर्थशास्त्र' में भी आता है,जहाँ वृष्णिकुल की जगह वृष्णियों के किसी 'संघ' की चर्चा है। उस में कहा गया है कि "अपनी इंद्रियों को संयत रूप में न रखने वाला शीध नष्ट हो जाता है। वातापी, हर्ष के मारे फूल कर, अगस्त्य ऋषि पर आक्रमण करने के कारण और वृष्णिसंघ वाले द्वैपायन के विरुद्ध चेष्टा करने से ही विनष्ट हो गए।"

महाभारत के भीष्मपर्व (६५वें अध्याय) में आता है कि ब्रह्मदेव ने पुरुप परमेश्वर की स्तुति की और उन से प्रार्थना भी की कि आप चल कर यादववंश की वृद्धि कीजिए

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो॰ रायचौधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ६३

<sup>े</sup> वसनात्सर्वभूतानां वसुत्त्वाद्देव योनितः । वासुदेवस्ततो वेद्यः—महाभारत, (५–७०–३)

<sup>े</sup> छादयामि जगिंद्वरवं भूत्त्वा सूर्य इवांशुभिः । सर्वभूतािधवासश्च वासुदेव— स्ततोह्यहम्—महाभारत, (१२–३४१–४१)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> महाभारत, (३–१४–८)

वृष्णीनां वासुदेवोस्मि—श्रीमद्भगवद्गीता, (१०-७७)

प्रो॰ रायचीघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पू॰ १९

<sup>े</sup> शामा शास्त्री, 'अर्थशास्त्र अर्व कौटिस्य', पृ० १२-१३

और उन को वासुदेव नाम से संवोधित करते हुए यह भी कहा कि आप ने ही संकर्पण के रूप में अवतीर्ण हो कर अपने पुत्र प्रद्युम्न को भी उत्पन्न किया और प्रद्युम्न से विष्णु-स्वरूप अनिरुद्ध की उत्पत्ति हुई जिस से मेरी रचना हुई थी। उसी के अनुसार एक वार फिर भी मनष्य-योनि में जन्म घारण कीजिए। उक्त पर्व के ६६वें अध्याय के आरंभ में,आगे, यह भी कहा गया है कि प्रजापित ने परमेश्वर से विनय की थी कि आप चल कर मानवयोनि में वासूदेव का अवतार लीजिए और परमेश्वर के स्थान पर फिर अध्याय भर में वासूदेव नाम का ही व्यवहार हुआ है। इस पर डाक्टर भांडारकर का अनुमान है कि "वासुदेव भक्ति-संप्रदाय के प्रवर्त्तक का ही नाम था और उक्त प्रसंग का अभिप्राय यही जान पड़ता है कि वह अन्य तीनों (अर्थात् संकर्पण, प्रद्युम्न एवं अनिरुद्ध) के साथ किसी पहले युग में भी वर्तमान रह चुका था।"<sup>९</sup> वासुदेव का किसी विशेप घर्म वा संप्रदाय का उपास्यदेव होना ईसा के प्रयम ७वीं शताब्दी के प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनि के भी एक सूत्र र से सिद्ध होता है, जहाँ उक्त संप्रदाय के अनुयायियों को 'वासुदेवक' नाम से निर्दिष्ट किया गया है। पतंजिल ने इसे उसी अर्थ में समझा है और एक दूसरे सूत्र । पर भाष्य लिखते हुए यह भी कहा है कि वासुदेव और वालदेव, ये दोनों, वृष्णि नाम हैं और वासुदेव तथा वलदेव से, क्रमज्ञः, वने हैं। बौढ़ों के 'निर्हेश' नामक एक पाली ग्रंथ से यह भी पता चलता है कि ईसा के प्रथम चौथी शताब्दी में वासुदेव तथा वलदेव के संप्रदायिक अनुयायी वर्तमान थे। 🖁 और 'शतपय ब्राह्मण' में एक स्थल पर 🎙 वार्ष्णेय शब्द का व्यवहार हुआ है जिस से वृष्णिवंश की प्राचीनता का भी अनुमान किया जा सकता है।

महाभारत के आदिपर्व में एक स्थल पर आया है कि वासुदेव ने एक बार वृष्णिकुल वालों को संबोधित करते हुए कहा था कि पार्थ वा अर्जुन सात्त्वतों को लालची नहीं समझते और स्वयं वासुदेव को भी उसी पर्व में एक अन्य स्थल पर सात्त्वत कहा गया है। इस प्रकार

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविज्म शैविज्म ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० १३–१४

<sup>&</sup>lt;sup>३ '</sup>वासुदेवार्जुनाभ्यां बुन्', (४–३–९८) पर पातंजल महाभाष्य ।

३ 'ऋष्यन्यक वृष्णि कुरुभ्यश्च,' (४–१–११४) पर पातंजल महाभाष्य । <sup>8</sup>ुडा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म जैविष्म ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स, पृ० ३–४

<sup>🎙 ँ</sup>शतपथ ब्राह्मण, (३–१–१–४)

वार्ष्णेय और सात्त्वत एक ही जान पड़ते हैं। इस बात के प्रमाण में 'विष्णुपुराण' के चतुर्थ अंश के ग्यारहवें अध्याय के अंत में पराशर द्वारा दिया हुआ यदुकुल का वर्णन <sup>९</sup> तथा उसी अंश के वारहवें अध्याय के अंत में आया हुआ यदु के पुत्र कीष्टू के वंश का विवरण रे भी तुलना के लिए सामने रक्लेजा सकते हैं। पहले प्रसंग में आया है कि यद के पुत्र सहस्रजित् की वंशावली में मधुर के पुत्र वृष्णि हुए जिन से वृष्णि वंश की संज्ञा हुई और यदु के नामानुसार इसी वंश के लोग यादव भी कहलाए। फिर दूसरे प्रसंग में यदु के कोष्टु के कुल की चर्चा है और कहा गया है कि इस कुल में एक अंश-नामक पुरुप हुए जिन के पुत्र का नाम सत्त्वत था और सत्त्वत से ही ये लोग सात्त्वत कहे गए। इसी प्रकार 'भागवत' ै से पता चलता है कि सात्त्वत लोग परमेश्वर को भगवान् वासुदेव कहा करते थे और उन की पूजा का ढंग एक विशेष रूप का था और वासुदेव को फिर उसी पुराण में 'सात्त्वतर्पभ' भी कहा गया है। डाक्टर भांडारकर ने इसी प्रकार के कुछअन्य प्रमाणों के भी आधार पर यह अनुमान किया है कि सात्त्वत शब्द भी वृष्णिवंशीय के एक दूसरे नाम की भाँति ही व्यवहृत होता था और उसी में वासुदेव, संकर्पण, प्रद्युम्न व अनिरुद्ध उत्पन्न हुए थे तथा सात्वतों का एक अलग संप्रदाय था जिस के अनुसार वे वासुदेव की पूजा, उसे परमात्मा समझ कर, किया करते थे। भीष्मपर्व के ६६वें अध्याय के अंत में भीष्म ने भी कहा है कि "अनंत और दयालु ईश्वर को हमें वासुदेव के ही रूप में जानना चाहिए तथा ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद-इन सभी को चाहिए कि उस की भिक्तभाव के साथ पूजा करें"। 'सात्त्वत' शब्द भी 'वार्ष्णेय' शब्द की ही भाँति 'शतपय ब्राह्मण' के एक अन्य प्रसंग ' में आया है जिस से दोनों एक समान ही प्राचीन समझ पड़ते हैं।

१ वृषस्य पुत्रो मधुरभवत् ॥२६॥ तस्यापि वृष्णिप्रमुखं पुत्रशतमासीत् ॥२७॥ यतो वृष्णिसंज्ञामैतद्गोत्रमवाप ॥२८॥ यादवश्च यदुनामोपलक्षणादिति ॥३०॥— विष्णुपुराण, (४-११)

<sup>े</sup> ततश्चांशुस्वस्माच्च सत्त्वतः ॥४३॥ सत्त्वतादेते सात्त्वताः ॥४४॥—विष्णुपुराण, (४-१२)

र्वे 'श्रीमद्भागवत', (९-९-४९)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वही, (११-२७-५)

र डा॰ भांडारकर, 'वैष्णविदम शैविदम ऍड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पु॰ १२

६ ज्ञतपथ ब्राह्मण, (१३-५-४-२१)

'वासुदेव कृष्ण' का दूसरा अंश अर्थात् 'कृष्ण' शव्द पहले-पहल ऋग्वेद (मंडल ८) में सूक्त ८५ के ऋषि वा रचयिता के रूप में आया है और इस के तीसरे व चौथे मंत्रों में उक्त ऋषि अपने को स्वयं भी कृष्ण कहते हुए जान पड़ते हैं १। अनुक्रमणी के रचियता ने उसी कृष्ण को आंगिरसगोत्रोत्पन्न भी वतलाया है और 'कौशीतकी ब्राह्मण'<sup>३</sup> में भी कदाचित् उसी कृष्ण आंगिरस का उल्लेख मिलता है। इघर 'छांदोग्यउपनिषद्' के अनुसार देवकी-पूत्र कृष्ण घोर आंगिरस के शिष्य थे और 'कौशीतकी ब्राह्मण' 8, से विदित होता है कि ये ऋषि सूर्य के उपासक थे। परंतु क्या वैदिक सूक्त के रचयिता कृष्ण आंगिरस और घोर आंगिरस के शिष्य कृष्ण एक ही व्यक्ति थे ? डाक्टर भांडारकर का कहना है कि, "यदि कृष्ण और घोर दोनों आंगिरस ये तो इस से यह परिणाम निकाला जा सकता है कि कृष्ण के ऋषि होने की परंपरा 'ऋग्वेद' के मंत्रों के समय से ले कर 'छांदोग्य उपनिषद्' के रचना-काल तक चली आई और उस समय कार्ण्यायन नाम का कोई गोत्र भी वर्तमान था जिस के मूलपुरुप कृष्ण थे। वासुदेव के आराध्यदेव वन जाने पर जव कृष्ण और वासुदेव दोनों मिल कर एक वासुदेव कृष्ण हो गए तो कालांतर में उन्हें वृष्णिकुल के वंशवृक्ष में भी स्थान मिल गया।" पंवासुदेव' का व्यक्तिवाचक संज्ञा और 'कृष्ण' का गोत्रनाम होना वौद्धों के 'घट जातक' और "महा उम्मग्ग जातक" में दिए गए प्रसंगों से भी सिद्ध होता है, ध और पतंजिल के महाभाष्य में आए हुए दो स्यलों की तुलना करने पर यह भी स्पष्ट हो जाता है कि उन के समय में वासुदेव और कृष्ण को लोग एक ही व्यक्ति समझा करते थे।

<sup>े</sup> अयं वां कृष्णो अश्विनाहवते वाजिनीवसू—ऋग्वेद (मं० ८, सू० ८५ संत्र ३) तथा भ्रुणूतं जरितुह्वं कृष्णस्य स्तुवतो न्रा—वहो (मं० ८, सू० ८५, मंत्र ४)

<sup>े</sup> कोशीतको ब्राह्मण, (३०–६) <sup>३</sup> तद्धेतद्घोर आंगिरसः कृष्णाय देवकी पुत्रायोक्त्वा, इत्यादि—छांदोग्य उपनिषद् (३–१७–६) <sup>8</sup> कोशीतको ब्राह्मण, (३०–६)

काशातका ब्राह्मण, (२०-६)
बु डा० भांडारकर, 'वैष्णविषम शैविषम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स, पृ०
१५-१६
बही. प० १४-१५

<sup>ै</sup> प्रहारा दृश्यंते कंसस्य च कृष्णस्य च; असाधूर्मातुले कृष्णः तथा जघान कंसं किल वासुदेवः ।—'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', प० २२

किंतु फिर भी प्राचीन वैदिक काल के कृष्ण आंगिरस एवं उपनिपद्-काल के देवकी-पुत्र कृष्ण के केवल अघूरे आधारों पर ही द्वापर के अंत में अवतीर्ण होने वाले वासुदेव कृष्ण के व्यक्तित्व व नामादि का रचा जाना तथा, आगे चल कर, महाभारत के उसी वासुदेव कृष्ण के साथ भागवतादि ग्रंथों के गोपालकृष्ण का भी एक ही व्यक्ति समझा जाना और इस परंपरा का इतने समय तक अक्षण्ण रूप में निर्विवाद प्रचलित रहना बढ़े आश्चर्य की वातें हैं। इस का समाधान केवल प्राचीन घामिक ग्रंथों के ही आधार पर करना कठिन है। वास्तव में अनेक प्रसिद्ध एवं धुरंघर आचार्यों द्वारा भागवत धर्म के संबंध में बड़े-बड़े ग्रंथ लिखे जाते रहने पर भी, वासुदेव और कृष्ण को कौन कहे, इन दोनों के साथ, विष्णु और नारायण तक के एकीकरण के विषय में अभी तक कभी संदेह नहीं उत्पन्न हुआ था। यह प्रश्न ईसा की गत १९वीं शताब्दी में पहले-पहल उस समय उठा जब कि पाश्चात्य विद्वान्, अथवा उन्हीं के समान खोज व तर्क करने वाले कतिपय भारतीय पंडित भी, कुल वातों पर गवेषणापूर्ण आलोचना करते समय, सोचने लगे कि क्या उक्त चारों आदि से ही एक ये अथवा इन का एकीकरण आगे चल कर कभी हुआ। तब से कृष्ण के ऐतिहासिक व्यक्तित्व को स्पष्ट करने की चेष्टा निरंतर होती रही है और ढेरों सामग्री एकत्रित कर उन का अनेक वार विश्लेपण व वर्गीकरण भी हुआ है, किंतु कृष्ण की समस्या आज भी वैसी ही जटिल और विवादग्रस्त वनी हुई है जैसी आरंभ में थी।<sup>९</sup>

हाँ, इस विषय में एक वात अवश्य ध्यान देने योग्य है। 'छांदोग्य उपनिपद्' के उपरोक्त प्रसंग में घोर आंगिरस ने देवकीपुत्र कृष्ण को कुछ उपदेश दिए हैं और वहाँ जो वातें कही गई हैं वे वासुदेव कृष्ण की 'श्रीम-इर्गवद्गीता' के कुछ अंशों से बहुत कुछ मिलती हैं। उक्त उपनिपद् (तृतीय प्रपाठक) के सोलहवें खंड के आरंभ में ऋषि ने पुरुप वा मनुष्य को यज्ञ-स्प माना है और आगे चल कर, (१७वें खंड में) उस के जीवन-संबंधी विविध कर्मों की, यज्ञ की दीक्षा, उपसद, स्तुतशस्त्र, असोष्ट एवं अवभृय के साथ, समानता भी दिखलाई है। अंत में इस 'पुरुपयज्ञविद्या' को समझाकर वे देवकीपुत्र कृष्ण से फिर कहते हैं कि मनुष्य को अंत समय में इन तीन पदों का उच्चारण करना चाहिए अर्थात्, "हे परमात्मन् आप

१ ताड़पत्रीकर, 'दि कृष्ण प्राव्लम'—ची० ओ० आर० इंस्टिट्यूट मैनुअल, भाग १० (३-४), पृ० २७०

अविनाशी हैं, आप सदा एकरस रहने वाले हैं, तथा आप सब के प्राणप्रद एवं अति सूक्ष्म हैं" और इस संबंध में वे ऋग्वेद व यजुर्वेद के दो आवश्यक मंत्र भी वतलाते हैं। तत्परचात् इस उपदेश को श्रवण कर कृष्ण की, किसी दूसरे ज्ञान को प्राप्त करने की पिपासा शांत हो जाती है। १ इघर 'श्रीमद्भगवद्गीता' में हम देखते हैं कि अर्जुन को उपदेश देते समय श्रीकृष्ण ने भी मनुष्य के यज्ञार्थ किए गए कर्मों को ही अधिक महत्व दिया है और वे कहते हैं कि "है कींतेय, जो कुछ करते हो, खाते हो, हवन करते हो, अथवा देते हो तथा जो तप भी करते हो वह सब कुछ मुझे (अर्थात् भगवान् को) सम्पित कर दिया करो।" इसी प्रकार उक्त दोनों ग्रंथों के कई अन्य अंशों की नुलना हम नीचे दिए गए ढंग से भी कर सकते हैं। जैसे,

छांदोग्य उपनियद्
१-तपोदानमार्जवमहिंसा सत्यवचनमिति,
(३-१७-४)
२-सोऽन्तवेलायामेतत्त्रयं प्रतिपद्येत ।
अक्षितमस्यच्युतमिंस प्राणसंशितमसीति
(३-१७-६)
३-उद्वयं तमसस्परिज्योति पद्यन्त उत्तरं

स्वः पश्यंत उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यम्

(३-१७-६ में उद्धृत यजुर्वेद २०-२१)

१-दानं दमदच यज्ञदच स्वाध्यायस्तप आर्ज-वम् । आहिसा सत्यम् (१६-१-२) २-अन्तकाले च मामेव स्मरन्मुक्त्वा कले-वरम् (८-५), तथा, प्रयाणकाले... यदक्षरं वेदविदो वदन्ति (८-१०-११) रं ३-सर्वस्य धातारमचिंत्यरूपमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् (८-९)

श्रीमद्भगवद्गीता

अतएव इन अवतरणों से पता चल जाता है कि एक के भाव तथा वहुत कुछ शब्द तक भी दूसरे के भाव एवं शब्दों से स्पष्ट रूप में मिलते हैं जिस से यह परिणाम स्वभावतः निकाला जा सकता है कि देवकीपुत्र कृष्ण ने जो उपदेश अपने गुरु घोर आंगिरस से ग्रहण किए ये उन्हों के अनुसार वासुदेव कृष्ण ने भी गीता-द्वारा अपने मित्र अर्जुन को उपदेश दिया। उपरोक्त समानता केवल अकस्मात् वा संयोगवश ही नहीं आंगई है विल्क इस कथन में

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> छांदोग्य उपनिषद्, (३–१७–६) ।

र यत्करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत्तपस्यति कतिय, तत्कुरुष्वमदर्पणम् ॥—श्रीमद्भगवद्गीता, (९–२७)

तथ्य अवश्य है कि देवकीपुंत्र और वासुदेव कृष्णं, ब्राह्मण में, एक ही थे और उस महा-पुरुष ने अपने शिष्यत्व-काल में ग्रहण किए हुए सिद्धांतों के आवार पर ही अपने अर्जुनादि अनुयायी भागवेतों को शिक्षों प्रदान की थी। 'श्रीमद्भगवद्गीता' के ही "अनेक जन्मों के अनंतर यह अनुभव हो जाने से कि जो कुछ है, वह सब वासुदेव ही है, ज्ञानवान् मुझे पा लेता है" से यह घारणा और भी दृढ़ हो जाती है।

## ( 3 )

देवकीपुत्र कृष्ण और वासुदेव कृष्ण को यदि हम एक ही व्यक्ति मान भी लें तो भी उन के जीवन-काल एवं जीवनचरित्र-संबंधी ऐतिहासिक वातों का पता लगाना वैसा ही कठिन वना रहता है। कारण यह है कि इस विषय की जो कुछ सामग्री इस समय उपलब्ब हैं उस में से अधिकांश अनुमान पर आश्रित है और अनेक वातें ऐसी भी हैं जिन्हें कल्पना के आघार पर ही निर्मित समझना चाहिए। कुछ विद्वानों ने पहले इसी लिए भारत के भिक्तमार्ग एवं कृष्ण के व्यक्तित्व को आधुनिक वतलाना आरंभ किया था और इस वात के लिए वे प्रमाण भी देते थे कि कृष्ण को केवल एक काल्पनिक पूरूप और भिक्तभाव को यहाँ पर ईसाई-वर्म के फैलने के उपरांत, प्रचलित होने वाली वात क्यों कहना चाहिए। परंत् फिर भी ऐसे विचारों को निराघार सिद्ध करने तथा, साथ ही, कृष्ण की प्राचीनता दिखलाने के लिए ऐतिहासिक सामग्री हमें कम नहीं मिलती। ईसा के पूर्व दूसरी शताब्दी के वेसनगर (ग्वालियर राज्य) शिलालेख से ग्रीक राजा ऐंटियाल्किदस के राजदूत हेलियोडोरा का भागवत होना तथा उस के द्वारा 'देवदेव वास्देव' के नाम पर गरुडध्वज का निर्माण किया जाना सिद्ध होता है और यह भी स्पष्ट है कि उक्त शिलालेख की बहुत कुछ वातें घोर आंगिरस के उपदेश एवं गीता के सिद्धांतों से भी मिलती-जुलती हैं। व फिर उसी दूसरी शताब्दी के प्रसिद्ध वैयाकरण पतंजिल से, अन्य कई वातों के अतिरिक्त, यह भी पता चलता है कि उन के समय में कोई नाटक खेला जाता था जिस में कृष्ण द्वारा

१ प्रो॰ रायचीघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ५०

२ बहूनां जन्मनामंते ज्ञानवानमां प्रपद्यते ।

वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः ॥--श्रीमद्भगवद्गीता, (७-१९)

<sup>े</sup> प्रो॰ रायचौचुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वेष्णव सेक्ट, पृ० ५९-६०

कंस का वय किया जाना दिखलाया जाता था। उस समय तक यह घटना वहुत प्राचीन हो गई थी। जैसा उन के 'चिरहते कंसे' कहने से विदित होता है। इसी प्रकार ईसा के प्रथम, चौथी शताब्दी में चंद्रगुप्त मौर्य के दर्वार में आए हुए ग्रीक राजदूत मेगास्थिनीज तया एक एरियन नामी दूसरे ग्रीक के लेखों से भी प्रकट होता है कि 'हेराक्लीज़' को शीर-सेन वंशवाले वड़ी प्रतिष्ठा की दृष्टि से देखते ये और उस में यह भी लिखा है कि उक्त वंशवालों के 'मेथोरा' और 'क्लेइसोवोरा' नामक दो वड़े वड़े नगर थे तथा इन के प्रदेश से हो कर 'जोवारे' नदी वहती थी। रें डाक्टर भांडारकर ने उक्त नामों में से 'हेराक्लीज' को हरिकूल वा वासुदेव व शौरसेन को सात्त्वत समझा है और 'मेथोरा' को मथुरा 'क्लेइ-सोवोरा' को कृष्णपुर तथा 'जोवारे' को यमुना भी मान लिया गया है। ३ ईसा के पूर्व सातवीं शताब्दी के वैयाकरण पाणिनि के एक सूत्र से भी जान पड़ता है कि वासूदेव नाम का व्यक्ति क्षत्रिय-वंश का था और <sup>8</sup> यह वात महाभारत के प्राचीन अंशों से भी प्रमाणित की जा सकती है। अतएव संहिता-काल के वैदिक ऋषि कृष्ण का विचार यदि छोड़ भी दें तौभी देवकीपुत्र कृष्ण के लिए हमें, मेकडानेल के अनुसार, ईसा के पूर्व ६०० वें वर्ष से पहले का ही समय निश्चित करना पड़ेगा, क्योंकि 'छांदोग्य' आदि प्राचीनतम उपनिषदों की रचना ऐसे ही समय में हुई थी। इसी प्रकार जैनवर्म वालों की परंपरा के अन-सार कृष्ण, उन के २२वें तीर्थंकर अरिष्टनेमि वा नेमिनाथ के समकालीन थे और यह नेमिनाय उन के २३वें तीयँकर पार्चनाय के समय अर्थात् ईसा के पूर्व ८१७वें वर्ष से भी पहले हो चुके ये। अतएव, इस दृष्टि से, कृष्ण का समय ईसा के पूर्व नवीं शताब्दी के इयर का नहीं हो सकता। इस के सिवाय प्रसिद्ध विद्वान् चिंतामणि विनायक वैद्य का अनुमान है कि महाभारत, हरिवंश, मेगास्थिनीज के लेख अथवा प्रचलित परंपराओं के आघार पर भी श्री कृष्ण का जन्म-काल ईसा के पूर्व ३१८५वें वर्ष तथा मृत्यु-समय ३०७२वें वर्ष

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो० रायचौवरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट' पृ० २२ व २९

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहो, पृ० ५५–५६

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> वही, पृं० २३

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वहाँ, पूं० ३२

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> डॉ॰ मेंकडानेल, 'हिस्ट्री अव् संस्कृत लिटरेचर', पृ० २२६

<sup>ै</sup> प्रो॰ रायचौघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ॰ ३९

में मानना चाहिए। इस हिसाब से उन की अवस्था राजसूय-यज्ञ के अवसर पर ७१ वर्ष की थी, महाभारत की लड़ाई के समय ८४ वर्ष की तथा मरने के समय ११३ वर्ष की ठहरती है, जो कुल वातों पर विचार करते हुए असंभव नहीं जान पड़ता। १

ंजो हो, उपरोक्त सभी सामग्रियों को ध्यान में लाते हुए यह स्वीकार कर लेना कि श्रीकृष्ण वा वासुदेव कृष्ण एक ऐतिहासिक व्यक्ति अवश्य थे असंगत नहीं कहा जा सकता। परिणाम यह निकलता है कि वे मयुरा प्रदेश के यादव-कुल में उत्पन्न एक क्षत्रिय महा-पुरुष थे, उन्हें घोर आंगिरस ऋषि के यहाँ शिक्षा-दीक्षा मिली थी, उन्हों ने कंस को मारा था और महाभारत के युद्ध में पांडवों की सहायता की थी। यह भी स्पष्ट है कि अपने गुरु से ग्रहण किए गए विचारों का सिद्धांत-रूप से उन्हों ने दूसरे लोगों में भी प्रचार किया और उन के व्यक्तित्व से प्रभावित हो कर सात्त्वतों ने उन्हें पूजनीय भगवान् तक माना। फिर उन के जीवनकाल से ले कर आगे भी उन के प्रति प्रदर्शित की गई भिवत वा श्रद्धा में बरावर वृद्धि होती गई, और अंत में वे पूर्णब्रह्म परमात्मा तक के स्थानापन्न समझे जाने लगे। 'महाभारत' ग्रंथ में श्रीकृष्ण दोनों रूपों में (अर्थात् मनुष्य एवं देवता-स्वरूप) दिखाई पड़ते हैं। सभापर्व में शिशुपाल कृष्ण को, ब्राह्मणों के रहते हुए, देवत्व की कोटि प्रदान करने में, स्पष्ट रूप से, विरोध करता हुआ दिखलाई देता है । और भरी सभा में उन्हें वह बहुत कुछ बुरा-भला तक कह डालता है। भीष्म का कहना था कि कृष्ण को सब से अधिक सम्मानित करने में दो कारणों में से एक यह भी है कि वे वेदों तथा वेदांगों के जान-कार हैं और उन्हों ने ऋत्विज हो कर यज्ञ भी कराया है। । फिर भी महाभारत के ही वन-पर्व में दिए गए 'भीष्मस्तवराज' से यह स्पष्ट हो जाता है कि कृष्ण का, उक्त ग्रंथ के समाप्त होते-होते, नारायण विष्णु के साय, एकीकरण अवश्य हो चुका था। " 'महाभारत' की रचना का समय ईसा की सातवीं शताब्दी (पूर्व), अर्यात् पाणिनि के समय, से भी पहले से ले कर तीसरी शताब्दी (पूर्व) तक विद्वानों ने मान लिया है । अतएव, इस प्रकार, वास्-

१ वैद्य, 'एपिक इंडिया', पृ० ४१८-४२०

<sup>े</sup> महाभारत, (सभापर्व ४२-६)

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> वही, ३८वां अध्याय ।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> महाभारत, (वनपर्व १८९-९३-४ तथा ९९-१००)

र हार्किस, 'दि प्रेट एपिक अव् इंडिया', तया वैद्य, 'एपिक इंडिया'

देव के प्रति की गई प्रतिष्ठा का विकास भी लक्षित होता है। आरंभ में श्रीकृष्ण ने अपने विचारों को अपने वर्ग वा कुल वाले लोगों में ही प्रकट किया था और उन के अनुयायी वन जाने पर, भागवतवर्म का प्रचार अन्य समाजों में होने लगा। जैसा ऊपर कहा गया है मेगास्थिनीज के समय तक कृष्ण एक प्रतिष्ठित व प्रभावशाली महापुरुप थे जिन के मत का प्रचार अभी तक मथुरा प्रदेश में ही हो पाया था, परंतु तक्षशिला के हेलियोदोरा के समय तक वर्यात् ईसा की दूसरी शतान्दी (पूर्व) में यह वर्तमान ग्वालियर तक फैल गया और उस के अनुयायियों में विदेशी लोग तक सिम्मलित होने लगे। इसी प्रकार दूसरी शताब्दी (पूर्व) के ही, राजपूताना में पाए गए, 'घसुंडी शिलालेख' एवं नासिक के निकट मिले हुए प्रथम शताब्दी (पूर्व) के 'नानाघाट शिलालेख' से भी यह प्रकट होता है कि ईसा के जन्म के पहले ही इस मत का विस्तार पश्चिम एवं दक्षिण भारत में कुछ दूर तक पहुँच गया था। १ इस मत के प्रचार का पता तत्कालीन भारतवर्ष के पूर्वी भागों में नहीं मिलता अतएव यह भी अनुमान किया जाता है कि भागवतवर्म उक्त समय तक मथ्रा प्रदेश के आसपास तया कुछ दूर तक उत्तर, पश्चिम एवं दक्षिण ही दिशा की ओर फैल रहा था। पूर्व के लोग इस से अधिकतर अपरिचित थे और इसी कारण इस ओर, मगय प्रदेश में, गीतम बुद्ध और महावीर के मतों का प्रचार सुगमता के साय हुआ।

वासुदेव कृष्ण ने जिन-जिन वातों का उपदेश किया तथा जिन-जिन सिद्धांतों को उन के अनुयायी सात्त्वतों और भागवतों ने अपनाया था उन सब का सार 'श्रीमद्भगव-द्गीता' में दिया गया है। पता नहीं श्रीकृष्ण ने अर्जुन से जो-जो शब्द कहे थे वे ठीक उसी ं रूप में उक्त ग्रंय में वर्तमान हैं वा नहीं किंतु इतना तो निविवाद है कि उन के द्वारा प्रकट किए गए भानों का मूलरूप इस में अवश्य सुरक्षित है और यह रचना, उन के मत को मानने वालों के लिए, अत्यंत उपयोगी च महत्वपूर्ण हैं। 'श्रीमद्भगवद्गीता' के देखने से विदित होता है कि जिस समय उक्त उपदेश दिए गए थे उस समय यहाँ दार्शनिक व घार्मिक विचारों की दो मुख्य-मुख्य धाराएँ प्रचलित थीं जिन्हें सांख्य व योग नाम से पूकारा जाता था और, स्वीकृत पद्धतियों के अनुसार, जिन्हें, दूसरे शब्दों में, ज्ञानयोग व कर्मयोग भी कहा

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो० रायचोन्नुरी, 'अर्ली हिस्ट्री' अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ६९–७० <sup>२</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविदम जैविदम ऍड माइनर रेल्जिस सिस्टम्स', पृ० १२

करते थे। १ इन में से सांख्य वा ज्ञानयोग का मुख्य सिद्धांत यह था कि आत्मा नित्य, शुद्ध, एवं ज्ञानमय है और विकारों की भावना वा कर्मवंघन की अडचनें उस में चेष्टामयी प्रकृति के संयोग से ही आती हैं, अतएव यह आवश्यक है कि, संसार के सभी वंघनों से अपना चित्त नितांत अलग रखने का अभ्यास डालते हुए, उसे स्वयं अपनी ओर उन्मुख किया जाय जिस से, अंत में, पूर्ण आत्मज्ञान हो कर, मुक्ति मिले। इस मार्ग की सावना वैदिक परमा-त्मोपासना की जगह आत्मोपासना वाली थी और इस का ज्ञानयोग कदाचित, वैदिक ध्यानयोग का ही, एक प्रकार से, विकसित रूप था। इस के विपरीत योग या कर्मयोग का मुख्य सिद्धांत यह था कि आत्मा केवल सत् मात्र व सचेष्ट है और ज्ञान का आविर्भाव उस में प्रकृति के संसर्ग से ही संभव है; व्यक्तिगत चेष्टा द्वारा इच्छादि की शृंखला स्वभावतः बढ़ती रहती है और परिणाम दु:खमय होता है, अतएव अपने कर्म-संबंधी व्यापारों का निर्वाह, उन्हें यज्ञ वा कर्तव्यरूप मान कर, करना चाहिए जिस से, अंत में चल कर, दु:खों की निवृत्ति एवं स्वर्ग वा अत्यंत सुख की प्राप्ति हो। इस मार्ग की विशेषता यह थी कि इस में प्रचलित साधना ज्ञानयोग की आत्मोपासना की जगह एक प्रकार से, कर्मोपासना थी और जिस प्रकार इस का अंतिम लक्ष्य अत्यंत सूख का शाश्वत आनंद था उसी भाँति इस के यज्ञादि अनुष्ठानों में भी 'प्रीति' के अंश का विद्यमान रहना, विशेप-रूप से, आवश्यक समझा जाता था। र इन्हीं दोनों मार्गो के दूसरे शब्दों में, क्रमशः निवृत्ति मार्ग व प्रवृत्ति मार्ग भी कहा जाता था।

उपरोक्त दोनों मार्गों के सिद्धांत, इस प्रकार परस्पर-विरुद्ध थे और दोनों की स्वीकृत पद्धतियाँ भी नितांत भिन्न-भिन्न थीं अतएव दैनिक जीवन में समस्या उपस्थित होने पर दोनों में से किसी एक को शीष्ट्र अपना लेना सरल नहीं था। पांडय अर्जुन के सामने भी, कुरुक्षेत्र की लड़ाई के आरंभ में ऐसी ही किटनाई आ पड़ी थीं जब वह मैदान में श्रेणीवद्ध सिपाहियों के बीच अपने संबंधी-जनों को देख कर तथा उन की भावी हत्या की आशंका से क्षुच्य हो कर, कर्तांच्यविमूढ़ हो गया और अपने मित्र सार्थी कृष्ण से,

º लोकोस्मिन्द्विवधा निष्ठा पुरा प्रोक्ता मयानघ । ज्ञानयोगेन सांख्यानां कर्मयोगेन योगिनाम् ॥—श्रीमद्भगवद्गीता, (३-३) ॰ डा॰ गोस्वामी, 'दि भन्ति फल्ट इन ऐंबोंट इंडिया', पु॰ ४९

अपना श्रेयस्कर वा कल्याणमय कर्त्तव्य निश्चित करने के लिए, एक शिप्य की भाँति अनु-रोव करने लगा। श्रीकृष्ण ने, अर्जुन के प्रश्न का उत्तर देते हुए, उसे समझाया कि "भावी सुख की प्राप्ति के लिए लड़ना अपना कर्त्तव्य समझ कर तुम समरक्षेत्र में आए थे और यहाँ कितपय संबंधियों के मारे जाने की आशंका मात्र ने तुम्हें अपने लक्ष्य की ओर से उदासीन कर दिया, इस का कारण केवल यही है कि इस नैतिक स्थिति की ठीक आलोचना तुम ने नहीं की । तुम्हारा यह सोचना कि लड़ाई करने पर मेरे ऊपर कई प्रकार के उत्तरदायित्व आ जार्येंगे अतएव इसे, उचित होने पर, छोड़ दें निरी मूर्खता है । वास्तव में कोई कार्य छोड़ने से नहीं छूट सकते और न केवल उन के करने मात्र से ही किसी प्रकार का वंघन आ सकता है। वंघन का मूल कारण कार्य के फल की आशा करने में निहित है, इस लिए आवश्यक है कि जो कुछ भी किया जाय वह यज्ञार्य का कर्तव्य मात्र समझ कर ही किया जाय और उस के फल के परिणाम की वात, अपने अबीन न जान कर, भगवान् पर छोड़ दी जाय।" ऐसा करने से एक ओर अपने किसी कर्म को छोड़ने वा न छोड़ने का प्रश्न तक नहीं उठता और दूसरी ओर, फल की आशा वा वासना से निवृत्ति पा जाने पर हमें किसी वंघन का भय भी नहीं रहता। सब कुछ एक सच्चा सीधा कर्त्तव्य मान कर ही करना और उस के परिणाम को भगवान के हाथ की वात समझना हमें सभी प्रकार की चिताओं से मुक्त कर देता है और हमारे हृदय में एक अपूर्व आत्मविश्वास और आनंद का भाव भी जागृत होता है। श्रीकृष्ण ने इन उपदेशों द्वारा दोनों प्रचलित मार्गों को एक प्रकार से, मर्यादित कर उन का समन्वय किया और भगवान् पर भरोसा करने की भावना ला कर इस ज्ञान-कर्म-समुच्चय को एक नवीन कर्मयोग में परिणत कर दिया, जो भागवतों के वीच 'एकांतिक धर्म' के नाम से भी प्रसिद्ध है।

कहना न होगा कि भागवतों की दृष्टि में यह "'एकांतिक धर्म' सब से श्रेष्ठ है क्यों कि यह स्वयं नारायण वा भगवान् को भी प्रिय है।" इस का सिद्धांत, एक प्रकार से, यों भी प्रकट किया जा सकता है कि मनुष्य को प्रत्येक काम करते समय यह धारणा

भच्छ्रेयः स्यानिश्चितं ब्रूहि तन्मे शिष्यस्तेहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम् ॥
 —श्रीमद्भगवद्गीता (२-७)

<sup>ै</sup> तूनमेकांतवर्मीऽयम् श्रेष्ठो नारावर्णाप्रयः ।—महाभारत, (१२–३४८–४)

वना लेनी चाहिए कि मैं इस के द्वारा भगवान् की इच्छापूर्ति में केवल एक साधन मात्र हूँ। ऐसी मनोवृत्ति के साथ निरंतर कार्य करते रहने पर मानसिक विकारों से छुटकारा मिल जाता है, ईश्वर की सर्वव्यापकता में विश्वास दृढ़तर होता जाता है और सभी वस्तुओं को एक भाव के साथ देखने का स्वभाव भी पड़ जाता है। अतएव इस के द्वारा ईश्वर के प्रति विशुद्ध प्रेम का होना एवं उस का पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर छेने पर उस में लीन हो जाना कोई असंभव वात नहीं। हाँ, निःस्वार्य भाव के साथ विधिवत् कर्तव्य-पालन करते रहना सहज काम नहीं है क्यों कि इस पृथ्वी पर अथवा देवलोक में भी ऐसी कोई वस्तू नहीं जो प्रकृति के तीन गुणों से मुक्त हो। रे ये सत्व, रज और तम देह में रहने वाले अव्यय अर्थात् निर्विकार आत्मा को भी देह में वाँच छेते हैं । और अज्ञानी वन कर वह अपने को वास्तव में, इन गुणों द्वारा होने वाले कर्मी का भी कर्ती मानने लगता है। फिर तो अहंकारवश आसिवत का होना स्वाभाविक है और इस से वचने का एकमात्र उपाय यह है कि, सभी प्राणियों के हृदय में रह कर अपनी माया से उन्हें "किसी यंत्र पर चढ़ाए गए की भाँति घुमाने वाले, भगवान् में विश्वास कर 'सर्व भाव से' उन की शरण में जा गिरे और उस के अनुग्रह द्वारा परम शांति एवं नित्य स्थान पाने का भागी वने। श्रीकृष्ण ने इस धर्म का उपदेश देते समय "मुझ से परे और कुछ नहीं है और, धागे में पिरोए हुए मणियों के समान, मुझ में यह सब गूँथा हुआ है"<sup>9</sup> ऐसे भाव भी अनेक स्थलों

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविदम शैविदम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ३७

<sup>े</sup> न तदस्ति पृथिन्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः । सत्त्वं प्रकृतिजेर्मुंषतं यदेभिः स्यान्त्रिभिगुंणैः ॥–गीता, (१८–४०)

<sup>े</sup> सत्त्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः । निवन्नन्ति महावाहो देहे देहिनमन्ययम् ॥—वहो, (१४-५)

प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः ।
 अहंकारवियुद्धात्मा कर्ताहमिति मन्यते ॥—वही, (३-२७)

ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठित ।
 भ्रामयन्तर्वभूतानि यंत्रारूढानि मायया ॥—वही, (१८-६१)

<sup>ै</sup> तमेवशरणं गच्छ सर्वभावेन भारत । तत्प्रसादात्पराः शांतिं स्यानं प्राप्त्यिस शाश्वतम् ।—वही, (१८–६२)

<sup>ै</sup> मत्तः परतरं नार्न्यात्किचिदस्ति धनंजय । मिय सर्वेमिदं प्रोतं सूत्रे मिणगणा इव ॥—वही, (७-७)

पर व्यक्त किए थे और अर्जुन का ध्यान वार-वार इसी ओर आकृष्ट किया था कि "जो कुछ है, वह सब वासुदेव ही है।" ईश्वर वा भगवान् और वासुदेव कृष्ण, इस प्रकार, इस धर्म के अनुसार एक ही थे और उसी एक की 'अनन्य योग द्वारा उपासना' करने के लिए "मुझ में ही मन लगा, मुझ में वृद्धि को स्थिर कर, इस से तू निःसंदेह मुझ में ही निवास करेगा" वा "मुझ में अपना मन रख, मेरा भक्त हो, मेरा भजन कर और मेरी वंदना कर; में तुझ से सच्ची प्रतिज्ञा कर के कहता हूँ कि इस के द्वारा तू मुझ में ही आ मिलेगा" कहा गया था। आत्म-समर्पण और एकांत-निष्ठा इस मार्ग की मुख्य वातें थीं और इसी कारण इस का 'एकांतिक धर्म' नाम भी सार्थक था।

( 8)

भागवत, सात्त्वत वा एकांतिक धर्म के विषय में 'महाभारत' के 'नारायणीय' नामक अंश में कहा गया है कि स्वयं भगवान् ने पहले-पहल इसे अर्जुन को वतलाया था और फिर नारायण ने भी इस का उपदेश नारद को दिया। नारद इस के लिए नारायण का दर्शन करने व्वेतदीप में गए थे, जहाँ पर नियम था कि विना उन का 'एकांतिक' वा एकांतिन्छ भनत हुए कोई उन्हें देख नहीं पाता था। नारद इस प्रकार के भनत समझे गए थे और, इसी कारण, उन से इस 'वासुदेव धर्म' की व्याख्या भी की गई। वासुदेव को वहाँ बात्मा का आत्मा अथवा परमात्मा कहा गया है और उन्हें सब का सच्छा भी माना गया है। संकर्षण उन्हों के एक दूसरे रूप हैं और वे सभी प्राणियों के प्रतिनिधि स्वरूप हैं। संकर्षण से प्रद्युम्न अथवा मन की उत्पत्ति होती है, और प्रद्युम्न से अनिरुद्ध वा अहंकार की। ये चारों नारायण वा वासुदेव भगवान् की ही मूर्तियाँ हैं। देवता वा सारे प्राणि-

१ वासुदेवः सर्वमिति ।--गीता (७-१९)

र मय्येव मन आघत्स्व निय वृद्धि निवेशय । ' निवसिष्यसि मय्येव अत ऊर्ध्वं न संशयः ॥—वही, (१२–८)

<sup>े</sup> मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरः । मामेवैष्यसि सत्यं ते प्रतिजाने प्रियोसि मे । —वही, (१८–६५)

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> मामेकं शरणं व्रज ।—वही, (१८–६६)

प महाभारत, (१२-३४६-१०-११, तया १२-३४८-६-८)

वर्ग नारायण से उत्पन्न हो कर नारायण में ही विलीन होते हैं। वनारायण को, इस प्रसंग में, बहुधा हरि भी कहा गया है। नारायण वा हरि की उपरोक्त चारों मूर्तियाँ वा विभु-तियों के संबंध में ही 'व्यूहवाद' का मत प्रचलित हुआ। व्यूहवाद का कोई उल्लेख 'श्री-मद्भगवद्गीता' में नहीं आता यद्यपि (अ० ७, इलो० ४-५ में) वासुदेव कृष्ण की अष्ट्या प्रकृति में पंचतत्त्वों के साथ-साथ मन, वृद्धि, जीव और अहंकार का भी स्पष्ट उल्लेख है। जान पड़ता है कि जीव, मन और अहंकार को ही आगे चल कर संकर्पण, प्रद्युम्न तथा अनिरुद्ध का व्यक्तित्व मिल गया। रे पतंजिल ने कदाचित् "जनार्दनस्त्वात्मं चतुर्थ एव" रे द्वारा इस व्यूहवाद की ओर ही संकेत किया है। जो हो, इस विषय की स्पष्ट चर्चा सर्व-प्रथम 'महाभारत' (शांतिपर्व) के उपरोक्त 'नारायणीय' नामक अंश में ही की गई है। डाक्टर भांडारकर का अनुमान है कि 'श्रीमद्भगवद्गीता' की रचना भागवत-धर्म के सुसंगठित रूप में तैयार होने के पहले ही हो चुकी थी और, वासुदेव के प्रद्युम्नादि कुटुंवी-जनों के रूपों में, परमात्मा की प्रकृतियों का दिखलाया जाना, उस पिछले समय की घटना है। 'घसुंडी' के शिलालेख तथा पतंजिल के एकाघ उल्लेखों<sup>५</sup> द्वारा यह अवश्य प्रतीत होता है कि, वासुदेव के अतिरिक्त, संकर्षण वा बलदेव का भी उपास्यदेव होना, ईसा के पूर्व, दूसरी शताब्दी से ही, सिद्ध है, और यह बात 'निर्देश' के प्रसंग से भी सूचित होती है, फिंतु चारों के व्यूह का पता नारायणीय से अन्यत्र उघर नहीं चलता। 'श्रीमद्भगवद्गीता' का समय उक्त डाक्टर साहव के अनुसार<sup>६</sup> ईसा के पूर्व चौथी शताब्दी के आरंभ से भी पहले का है और 'नारायणीय' की रचना, संभवतः तीसरी शताब्दी (पूर्व) की है।

'नारायणीय' में उपरोक्त व्यूहवाद के प्रसंग के उपरांत ही अवतार ग्रहण करने की भी चर्चा है और भगवान् के वाराह, नृसिंह, वामन, भार्गव राम, दाशरयी राम

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> डा॰ भांडारकर, 'बैष्णविदम शैविदम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ८

<sup>ै</sup> वही, पृ०्१७

<sup>े</sup> पाणिनि के सूत्र (६-३-६) पर भाष्य।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> डा० भांडारकर, 'वैंंक्णविरम शैविरम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० १७

र पाणिनि के सूत्र (२-२-३४) पर भाष्य।

९ डा० भांडारकर, 'वैष्णविषम शैविषम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० १८

एवं कृष्णावतार का उल्लेख किया गया है। ये छः अवतार दूसरे स्थल पर हंस, कूर्म, मत्स्य और किल्क ले कर दस की संख्या में आते हैं और फिर आगे के पुराणों में इस में सुघार व वृद्धि वरावर होती रहती है। १ अवतारवाद का सूत्रपात सब से पहले ब्राह्मण साहित्य में ही हो गया था क्यों कि 'शतपय ब्राह्मण' में प्रजापित का कूर्म रूप घारण कर के संतानों की सृष्टि करने तया वाराह वन कर समुद्र के भीतर से पृथ्वी को वाहर लाने के विषय में वर्णन किया गया है और विष्णु के वामन हो कर, देवताओं के लिए, तीन पगों द्वारा, असुरों से पृथ्वी ले लेने की भी चर्चा ब्राह्मणों में आई है। र परंतु इस विषय का अधिक प्रचार क्रमशः आगे होता गया। श्रीकृष्ण ने 'श्रीमद्भगवद्गीता' में स्पष्ट कहा है कि "हे भारत, जब-जब धर्म की ग्लानि होती है और अधर्म की प्रवलता वढ़ जाती है तव-तव मैं स्वयं ही जन्म वा अवतार लिया करता हूँ।" फिर भी 'नारायणीय' में उन्हें नारायण वा वासुदेव का अवतार वतलाया गया है और ईसा के अनंतर गुप्तकाल में जब अवतारवाद का सब से अधिक प्रावल्य हुआ तब यह वात और भी निश्चित हो गई और भागवत वा सात्त्वतवर्म के, वैष्णवधर्म में परिणत होने के कारण, उन की गणना, अन्य अवतारों में, प्रायः एक ही प्रकार से, होने लगी। भागवत वा सात्त्वतधर्म का अंतिम विकसित रूप 'पांचरात्र वर्म' था जो, लगभग तीसरी शताब्दी (ईसा के पूर्व) से, प्रचलित हुआ कहा जाता है। ह इस रूप में भिक्त एवं वासुदेव भगवान् के व्यूह का महत्त्व अधिक रहा और इस के समर्थन में अनेक तंत्रों वा संहिताओं की रचना हुई। पाचरात्र घर्म में अवतारवाद का अधिक महत्त्व नहीं था।

सात्त्वत, भागवत, एकांतिक वा पांचरात्र धर्म, वैष्णव धर्म के रूप में, क्यों और किस प्रकार परिणत हुआ यह बतलाना कठिन है। सात्त्वत धर्म, जैसा कि अब तक दिख-लाई गई उस की प्रगति से भी विदित हुआ होगा, अपनी प्रारंभिक दशा में, वैदिक कर्म-

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> डा० भांडारकर,'वैष्णविषम शैविषम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स',पृ० ५८–९

र ज्ञातपय ब्राह्मण, (७-५-१-५; १४-१-२-११) तथा प्रो० रायचीघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अन् दि वैष्णव सेक्ट', पु० ९६-९७

<sup>े</sup> यदायदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । अभ्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥—श्रीमद्भगवद्गीता, (४–७)

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म शैविष्म ऍड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ५४

कांड युग की कुछ रूढ़ियों का सुघार करने की ओर ही अग्रसर हुआ था। अतएव यज्ञादि अनुष्ठानों में वहुघा की जाने वाली हिंसा का उस ने अहिंसा के उपदेश द्वारा विरोध किया था और, ध्यानयोग द्वारा आत्म-चितन मात्र में अपना समय लगाने के लिए निवृत्ति-मार्ग अपनाने वालों को केवल कर्मफल के ही सच्चे त्याग की शिक्षा दी थी। इस का भिवत-मार्ग भी, इसी प्रकार पहले समय की श्रद्धा एवं उपासना का कहीं सूधरा हुआ रूप था और इन जैसी बहुत कुछ अन्य नवीन वातों को भी ले कर अपने पांचरात्र धर्म की अवस्था तक यह बरावर प्रचलित व प्रचारित होता आया। देश में, समयानुसार, इन्हीं दिनों अन्य सुधार-प्रचारक संप्रदायों का भी प्रचार होने लगा था और जैन एवं बौद्ध धर्मों ने भी ऐसी ही भावनाएँ ले कर अपने-अपने झंडे उठाए थे। परंतु ये दोनों धर्म निरीश्वरवादी थे और सनातन वैदिक धर्म के, मूल क्या सुधरे हुए, रूपों पर भी इन का धक्का लगना े स्वाभाविक था, इस लिए इन दोनों की प्रतियोगिता में अथवा उन का सामना करने के प्रयत्न में ही प्रायः सभी दूसरे दल प्रयत्नशील हो गए। ऐसी परिस्थिति में पड़ कर ही मुल वैदिक परंपराओं के विशिष्ट धार्मिक विचार सात्त्वतधर्म के सिद्धांतों के साथ समन्वित हो गए और परिणामस्वरूप नवीन वैष्णवधर्म की नींव पड़ी। इस विपय में एक उल्लेख-नीय वात यह भी है कि 'श्रीमद्भगवद्गीता' के कर्मयोग में, प्रकारांतर से, जिस ज्ञान-कर्म-समुच्चय की ओर संकेत था वह पीछे 'वेदांतदर्शन' द्वारा भी अपनाया गया और पिछले कर्मकांड के समर्थन में उसे स्मार्तधर्म ने पूरा महत्त्व प्रदान किया। इस ज्ञान-कर्म-समुच्चय के अनुसार अपने कर्तव्य का पालन करते हुए, मनुष्य को, अपना चित्त सदा उस परमात्मा की ओर लगाए रहना आवश्यक है जो सभी कर्तव्यों को निर्वारित कर उन के पालन के विषय में विधान निर्मित करता है और उन की पूर्ति हो लेने पर उन्हें अपने अधि-कार में हे भी हेता है। स्मार्त्तधर्म के दार्शनिक सिद्धांत से ज्ञाता और ज्ञेय दोनों ईश्वरा-धीन और, माया अयवा प्रकृति के दो भिन्न-भिन्न पक्षस्वरूप हैं और ईरवर, माया, तथा मायातीत के वीच एक संयोजक वस्तु के समान है। यही ईश्वर नारायण वा प्रह्मा है जिस में सब कुछ निहित है अतएव जो कुछ आत्मा के वास्तविक स्वार्य की दृष्टि से किया जाय उस का परमात्मा के लिए भी होना समझा जा सकता है और वहीं सारी मुप्टि के निमित्त भी है। आत्मा, परमात्मा एवं प्रकृति, इस प्रकार, एक पूर्व के ही अंग मात्र हैं और एक के लिए जो भला-वृरा होगा वह सब के लिए हो सकता है। उस एक की आराधना

भी, इसी लिए, सब की आरायना कही जायगी क्यों कि वह सब में ओत-प्रोत है और, इस विचारवारा के अनुसार, इसी कारण, परमात्मोपासना का, पहले वतलाया गया रूप, एक प्रकार की 'मावना-भिक्त' वन जाता है। विचारवान वैष्णवधर्म ने इस भावना भिक्त में कदाचित् अपनी 'गीता' द्वारा प्रतिपादित निष्ठा की ही एक झलक देखी और इसे अविलंब स्वीकार कर लिया।

वैष्णवधर्म को तत्कालीन अंतिम रूप में सहायता पहुँचाने वाली एक और घटना हुई, जिस का भी उल्लेख कर देना यहाँ पर अनुचित न होगा। डाक्टर भांडारकर का कहना है कि ईसा के पूर्व पहली शताब्दी तक किसी भी प्रामाणिक भागवत धर्म-संबंधी ग्रंथ में अयवा शिलालेख आदि में भी गोपाल कृष्ण की चर्चा नहीं पाई जाती। इस के विरुद्ध ईसा के अनंतर आने वाली शताब्दियों की ऐसी सामग्रियाँ इस कृष्ण की कयाओं से भरी पड़ी हैं जिस से अनुमान किया जा सकता है कि उक्त दोनों समयों के वीच इस संबंध में कोई नवीन वात अवश्य हुई होगी। यह वात या घटना उन्त डाक्टर महोदय के अनुसार किसी आभीर नामक जाति का पश्चिम के देशों से घूमते हुए आ कर भारतवर्ष में, मथुरा प्रदेश के आस-पास से ले कर सौराष्ट्र तथा काठियावाड़ तक, वस जाना है। इस जाति की मुख्य जीविका गायों का रखना व चराना था और इस का देवता एक वालक था जिसे ईसा की दूसरी शताब्दी में वासुदेव कृष्ण के रूप में सम्मिलित कर लिया गया। काइस्ट के नाम-साम्य के कारण वालक कृष्ण की अनेक लीलाएँ भी ईसा मसीह की जन्म-कथाओं के ढरें पर ही रची गईं और पीछे लिखे जाने वाले 'हरिवंश', 'विष्णुपुराण', 'भागवत', 'वैवर्तपुराण' आदि ने इन वातों को और भी वढ़ा दिया। रेपरंतु इस मत के स्वीकार करने में एक अड़चन यह पड़ती है कि तामिल प्रदेशों में आभीरों को 'अयर' कहते हैं जिन के नाम का अकार, गाय का अर्थ सूचित करने वाले शब्द 'आ' से वना होना सिद्ध करता. है और जो अपनी प्राचीन जातीय परंपरानुसार प्रसिद्ध पांडचों के साथ, ईसा के कई शताब्दी पहले, यहाँ आए थे। दूसरी वात इस संवंच में यह भी कही जा सकती है कि गोपाल-

<sup>३</sup> कनकसभाई, 'तामील्स एटीन हंड्रेड इयर्स एगो', पृ० ५७

१ डा० गोस्वामी, 'दि भिन्त कल्ट इन ऐंबोंट इंडिया', पू० ८०-८२

र डा० भांडारकर, 'वैष्णविज्ञ, शैविज्ञम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पु० ४९-५० तथा ५२

कृष्ण की कल्पना तथा वहुत सी उन की वाललीला-संबंधी कथाओं के भी मुलस्रोत वैदिक साहित्य के अंतर्गत, विष्णु देवता के प्रसंगों में, वर्तमान हैं। 'ऋग्वेद' में विष्णु को 'गोपा' कहा गया है<sup>9</sup> और एक दूसरे स्थल पर उन के परमपद वा स्थान में उत्तम-उत्तम सींगों वाली गायों का रहना भी वतलाया गया है। फिर उसी वेद में विष्णु को वाल्यावस्था पार कर युवा होता दिखलाया ३ है और उन के द्वारा शंवर तथा उस की नगरियों के नष्ट करने की प्रार्थना भी है। इसी प्रकार 'वोवायन-धर्मसूत्र' में भी विष्णु को गोविंद और दामोदर कहा गया है। " यद्यपि वहाँ पर कृष्ण की कोई भी चर्चा नहीं है। अतएव गोपाल-कृष्ण की लीलाओं का काइस्ट वा ईसा की कथाओं के साधार पर बनाया जाना निविवाद नहीं समझा जा सकता। ईसा की जन्मकथा तथा आभीरों के वालक-देवता की लीलाओं से उस के मूल-रूप का कुछ प्रभावित हो जाना संभव है।

जो हो नवीन वैष्णवयमं का संघटन, डाक्टर भांडारकर के अनुसार वास्तव में, चार धार्मिक विचारधाराओं के संगम का परिणाम था जिन में से पहली के मूलस्रोत वैदिक देवता विष्णु, दूसरी के दार्शनिक देवता नारायण, तीसरी के ऐतिहासिक देवता वासुदेव और चौथी के आभीर देवता वाल-गोपाल थे और उक्त चारों की कथाओं वा परंपराओं ने इस के निर्माण में कुछ न कुछ सहायता प्रदान की थी। वैष्णव शब्द सांप्रदायिक दृष्टि से महाभारत के अठारहवें अर्थात् अंतिम पर्व में प्रयुक्त हुआ है जहाँ पर कहा गया है कि "इस में संदेह नहीं कि अठारहों पुराणों के श्रवण करने का जो फल होता है वह वैष्णव हो कर मनुष्य प्राप्त कर लेता है।" व यह क्लोक, वास्तव में, उस समय का लिखा

१ विष्णुर्गीपा अदाभ्यः—ऋग्वेद, (१-२२-१८)

र यत्र गावो भूरिष्टुंगा अयासः—वही, (१-१५४-६) वृहच्छरीरो विमिमान ऋकृभिर्युवा कुमारः प्रत्येत्याहवम्—ऋग्वेद, (१-

शतं वर्चिनः सहस्त्रं चसाकं हयो अप्रत्यसुरस्य वीराण् ॥—वही, (७-९९-५)

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> वोघायनधर्मसूत्रे, (२-५-२४)

ह डा० भांडारकर, 'वैष्णविदम, शैविदम ऐंड अदर माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पु० ४९

º अष्टादश पुराणानां श्रवणाद्यत्फलं भवेत्। तत्फलं समवाप्नोति वैष्णवो नात्र संशयः॥--महाभारत, (१८-६-९७)

हुआ है जब कि ईसा की कुछ शताब्दियाँ वीत चुकने पर अठारह पुराणों की रचना समाप्त हो चुकी थी। महाभारत के युद्ध अथवा महाभारत ग्रंथ के प्रामाणिक प्राचीन अंशों की रचना के समय वैष्णवधर्म का वहीं रूप वर्तमान था जिसे भागवत वा सात्त्वतधर्म कहते हैं। विष्णु देवता उस समय आदित्यों में से एक समझे जाते थे और श्रीकृष्ण ने भी इसी कारण अपने को 'आदित्यों में विष्णु' वतलाया था। महाभारत में एक दूसरे स्थल पर विष्णु को कदाचित् भगवान्, नारायण वा हिर का रूप समझ कर ही धाता, अज एवं अमृत कहा है और उन्हें "सब के पिता-माता तथा सारे संसार के शाश्वत गुरु" की भी उपाधि दी है। के फिर भी उस काल के मुख्य उपास्यदेव विष्णु नहीं थे वित्क वासुदेव थे और वहीं अंत में, इस धर्म के केंद्र-विदु का काम कर के, वैष्णवधर्म के संघटन के समय, विष्णु के एक अवतार मात्र वन गए।

वैष्णवयमें का संघटन, भिक्तियोग अथवा भिक्त-भावना के विकसित हो कर अधिक व्यापक रूप ग्रहण करने में, विशेष रूप से सहायक हुआ। जैसा पहले कहा जा चुका है भिक्त की भावना वैदिक समय में श्रद्धा के रूप में ही उत्पन्न हुई थी और कमशः उपासना की विविध कियाओं द्वारा निखरती हुई स्मार्त्त-धर्म के आरंभ वा प्रचार के समय तक भावना-भिक्त के, अधिकतर स्पष्ट भाव, वह अपना चुकी थी। उस के उपास्य-देव भी, इसी प्रकार वैदिक काल के अनेक काल्पनिक देवताओं की जगह पहले एक रूप में मनोनीत हुए और फिर परमात्मा अथवा आत्मा की भी भावनाओं द्वारा व्यक्त किए जाते हुए, उक्त समय तक, एक पूर्ण रूप में सब को, अंगों की भाँति, समन्वित करने वाले समझे गए। इस वैदिक परंपरा के साथ ही, उधर वासुदेव कृष्ण के, सर्व-प्रथम जीवित, जागृत रूप से चल कर, उन्हें कमशः महापुरुपत्व व देवत्व तक प्रदान करने की भी प्रथा चल रही थी, अतएव जब इन दोनों का पारस्परिक मिलन हुआ और, जैन तथा वौद्ध सरीखे प्रचलित निरीश्वरवादी धर्मों के प्रतिगामित्व में, जब "साधकानां हितार्थाय ब्रह्मणों रूपकल्पना" की विशेष आवश्यकता पड़ी तो नवीन आराध्यदेव विष्णु को, स्वभावतः, विग्रहत्व प्रदान कर दिया गया। विष्णु को भी, इस के लिए सभी वैदिक वा अन्य देवताओं से, अधिक

र पिता माता च सर्वस्य जगतः शाह्वतो गुरः—महाभारत, (१२-३३४-२७)

१ आदित्यानामहं विष्णुः ।—श्रीमद्भग्वद्गीता, (१०-२१)

उपयुक्त समझने का कारण यह था कि, पहले तो, उन का नाम ही (विप—व्यापना के कारण) सर्व-व्यापकत्व का द्योतक था दूसरे वैदिक काल के प्रारंभ से ही उन का काम दुःखों से पीड़ित मानवों की रक्षा करना समझा जाता था और वे असुरों के विरुद्ध देवताओं तक के सहायक थे। इस के सिवाय ऊपर कही गई चार विचारधाराओं के संगम के आविर्भृत होने पर, आवश्यकतानुसार विष्णु-संबंधी अनेक नाम तथा प्रसंग तक नवीन भावनाओं के अधिक अनुकूल पड़ते थे। अतएव इस देवता को एक प्रकार का आध्यात्मिक और अलीकिक व्यक्तित्व प्रदान कर इस के अंशधारी भिन्न-भिन्न अवतारों की कल्पना की गई और भिन्त का उपरोक्त भावनात्मक अर्थ अधिक स्पष्टता पा कर अब अपने आराध्यदेव की शिन्त में सच्ची सहयोगिता व सहभोगिता (भज्=भाग लेना, बाँटना) प्राप्त करने का भाव व्यक्त करने लगा और, इस प्रकार, विकसित हो कर सावना 'शुद्ध-भिन्त' के रूप में परिणत हो गई।

शुद्धभित के अनुसार आराध्यदेव विष्णु के मुख्य तीन गुण उन की संविद्, ह्लादिनी तथा संधिनी नामक शिक्तयाँ हैं जो मानवों में भी, उसी भाँति ज्ञान, आनंद एवं कर्म-संबंधिनी प्रवृत्तियों के रूप में दिखलाई पड़ती हैं और जिन्हें वेदांत के अनुसार, दूसरे शब्दों में, तथा भिन्न कम से भी, सत्, चित्, और आनंद भी कहा जाता है। भक्त का कर्त्तव्य भगवान् के लिए अपना सर्वस्व अर्पण कर उन के उपयुक्त गुणों की पूर्णता में भाग लेना है। वह ज्ञान की इच्छा किसी योगी से कम नहीं करता किंतु उस का उद्देश्य 'विदेहमुक्ति' नहीं है। वह, अपने भगवान् के साथ, पूर्णत्व के आनंद में भाग लेना चाहता है और उस का एकमात्र कर्त्तव्य इसी कारण, अपने भगवान् की शुद्ध और अवाधित आराधना है। उस की दृष्टि में, यज्ञादि अनुष्ठान भी केवल आत्म-समर्पण के ही प्रकारांतर हैं और उस की यह दृढ़ धारणा है कि कर्मयोग और संन्यासयोग का अंततोगत्वा भित्तत्योग में लीन हो जाना अवश्यभावी है। आदर्श कर्म उस पूर्णता की प्राप्ति के लिए, मनो-योगपूर्वक कर्त्तव्यों का पालन करना है और उसी ढंग से, आदर्श ज्ञान उस पूर्णत्व को ही,

१ यो रजांसि विममे पाथिवानि त्रिधिचद्विष्णुर्मनवे वाधिताय ।—ऋग्वेद, (६-४९-१३)
२ शतपथ ब्राह्मण, (१-२-२-५)

सच्ची अनुभूति के साथ जानना है। जुद्ध भक्त उस पूर्णत्व का ही अनुभव करेगा, उसी के लिए जिएगा और उसी के साथ अनंत समय तक रहना चाहेगा। कहना न होगा कि इस भिक्तमार्ग में अंतिम पूर्णता ने भी अनुभवगम्य रूप धारण कर लिया और इस के द्वारा, वस्तुतः सभी मतों और मार्गों का समन्वय हो कर एक सच्चे और वास्तविक दिव्य जीवन का आदर्श निश्चित हो गया जिस के आलोक में, अपूर्व रूप धारण कर लेने के कारण, वैष्णवधर्म क्रमशः और भी लोकप्रिय होने लगा।

## ( 4 )

भिक्तमार्ग वैदिक युग के श्रद्धात्मक वीज से किस प्रकार कमशः, किंतु साथ ही स्वभावतः, विकसित हो कर ईस्वी शताब्दियों के प्रारंभ होते-होते वैष्णववर्म के मुख्य रूप में परिणत हो गया इस का दिग्दर्शन, संक्षेप में, ऊपर कराया जा चका है। ईसा के अनंतर तीसरी वा चौथी शताब्दी तक वैष्णवधर्म की अवस्था का प्रायः कूछ भी पता नहीं चलता। वह इस के लिए, एक प्रकार से, अंघकार-पूर्ण युग है और इस का कारण यह जान पड़ता है कि इस धर्म की जन्मभूमि मथुरा प्रदेश तक में उन दिनों शक और कुशान-वंशी राजाओं का आधिपत्य या जो अधिकतर शैव, अथवा वौद्धवर्म के माननेवाले थे। तो भी मयुरा, नासिक तथा 'चाइनास्टोन' वाले, उक्त समय के, शिलालेखों से इस विषय पर कुछ न कुछ प्रकाश अवस्य पड़ता है। इन में से नासिक वाले शिलालेख से, विशेष कर, यह वात स्पष्ट हो जाती है कि उस काल तक 'संकर्षण' और 'वासुदेव' अपने वृष्णि-वंशी रूपों को वदल कर अब कमशः 'राम' और 'केशव' हो गए थे और दोनों को भागवत की जगह केवल पराक्रमी मात्र समझा जाने लगा था।<sup>९</sup> परंतु गुप्तकाल के *अ*ारंभ में ही यह वर्म पंजाव, राजपूताना, मच्य और पश्चिमी भारत तथा मगव में प्रचलित होने लगा और उस के अंत तक इन में तथा अन्य कई स्थानों में इस का प्रचार अनुदिन वढ़ता ही गया। कारण यह था कि गुप्तवंश के प्रसिद्ध महाराज चंद्रगुप्त द्वितीय, कुमारगुप्त एवं स्कंदगुप्त ने भी (ईस्वी सन् ४०० से ४६४ तक) अपनी मुद्राओं पर अपने को 'परम-भागवत' अंकित कर इसे, राजवर्म की भाँति, अपना लिया और उन के समर्थन द्वारा

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो० रायचौघुरी, 'अर्लो हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ९८-९९

वल पा कर यह भारत के कोने-कोने तक फैल गया। गाजीपुर जिले के, स्कंदगुप्त-निर्मित, भीतरी नामक शिलालेख में सम्राट् द्वारा अपने पिता कुमारगुप्त प्रथम की पुण्यस्मृति में 'शाङ्किन' की प्रतिमा स्थापित किए जाने का उल्लेख है और उसी प्रकार 'जूनागढ़' के एक दूसरे शिलालेख में 'लक्ष्मीनिवास' विष्णु की स्तुति भी की गई है। महाकवि कालिदास की रचना 'मेघदूत' में एक स्थल पर इंद्रधनुप द्वारा सुशोभित काले मेघ के लिए मोरपंख धारण करने वाले गोपवेपधारी विष्णु (अर्थात् श्रीकृष्ण) की उपमा दी गई है, अतएव चंद्रगुप्त द्वितीय को यदि हम उक्त कि का आश्रयदाता विकमादित्य मान लें तो यह वर्णन पाँचवीं शताब्दी के आरंभ का समझा जाना चाहिए। फिर भी, कदाचित् उसी समय के, प्रसिद्ध कोषकार अमरसिंह के 'अमरकोश' के उल्लेखों के आधार पर डाक्टर भांडारकर का अनुमान है कि उस समय वैष्णवधर्म का प्रचलित रूप भागवतधर्म ही रहा होगा क्यों कि उस में, संभवतः, ब्यूहवाद की ओर भी संकेत है। व

गुप्तकालीन वैष्णवधर्म की मुख्य विशेषताएँ इस प्रकार हैं—प्रथम यह कि सात्त्वतों वा भागवतों ने अव विष्णु के साथ कृष्ण का एकीकरण, प्रकट रूप में, स्वीकार कर लिया था; विष्णु अव देवाधिदेव थे और कृष्ण उन के केवल पूर्ण अवतार मात्र थे और दूसरे शब्दों में, भागवतधर्म वैष्णवधर्म में मग्न हो गया था। दूसरी, यह कि अवतारों की पूजा अव अधिक होने लगी थी और उन के नाम तथा संख्या में भिन्न-भिन्न प्रकार के परिवर्तन होने लगे थे। तीसरी यह कि अवतार पूजा के महत्व के सामने ब्यूहवाद गौण समझा जाने लगा था और उस की चर्चा अव बहुत कम होती थी। इस के सिवाय चौथी विषेश वात यह थी कि विष्णु वा नारायण के साथ-साथ अव लक्ष्मी की भी पूजा आरंभ हो गई और लक्ष्मीनारायण की मूर्तियाँ उस समय की मुद्राओं तक पर अंकित

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो॰ रायचौघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० १०२

रत्नच्छाया व्यतिकर इव प्रेक्ष्यमेतेत्पुरस्तात् । वल्मीकाग्रात्प्रभवित धनुः खण्डमाखंडलस्य । येन इयामं वपुरतितरां कांतिमापत्स्यते ते । वहेंणेव स्फुरितरुचिता गोपवेयस्य विष्णोः ॥ मेधवूत, (पूर्वार्ध, इलोक १५)

<sup>े</sup> डा॰ भांडारकर, 'वैष्णविदम, शैविदम ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स',

होने लगीं। कहते हैं कि वैदिक युग में इंद्रदेव प्रार्थियों को अपनी वृष्टि द्वारा जल और अन्न दिया करते थे और इस लिए वहीं 'इरा' वा 'इला' (उन दोनों के लिए प्रयुक्त एक शब्द) के मालिक थे। समयानुसार 'इरा' वा 'इला' को धन या संपत्ति समझने लगे और कमशः, श्री अयवा लक्ष्मी मनुष्य के उन अमूल्य पदार्थी की प्रतिनिधि वन गईं। अतएव श्री वा लक्ष्मी इंद्र के ही अधिकार में रहीं, किंतु 'विष्णुपुराण' के अनुसार, दुर्वासा के ज्ञाप के कारण, इंद्र ने लक्ष्मी को खो दिया और समुद्र-मथन के उपरांत जब वे फिर प्रकट हुईं तो उन पर विष्णु का अधिकार हो गया। र विष्णुदेव तव तक सर्वश्रेष्ठ समझे जाने लगे थे, और वैष्णवधर्म के संगठन के समय तो वे ही सव कुछ ये। 'श्री मादेवता लक्ष्मी' की पूजा ईसा के पहले से ही ब्राह्मण और वौद्ध दोनों किसी न किसी रूप में, करते आ रहे थे और गुप्तकाल में जब "स्त्रियों के अधिकार का प्रवल आंदोलन उठा" ३ तो उन की प्रतिष्ठा और भी वढ़ गई इस लिए सांख्य-दर्शन द्वारा बहुत कुछ प्रभावित होने के कारण पुरुष-प्रकृति की जगह वैष्णवों ने 'लक्ष्मीनारायण' को अपना लिया।<sup>8</sup> अस्तु, वैष्णवधर्म इन विशेपताओं के साथ गुप्त-काल में भली-भाँति प्रचलित रहा। किंतु, गुप्तसाम्राज्य का ध्वंस होते ही, उत्तरी भारत में इस का प्रभाव कमशः घटने लगा। इघर के मुख्य-मुख्य महाराज मिहिरगुल, यशो-धर्मन् तया हर्षवर्धन ने भी, भागवत से भिन्न धर्म ग्रहण करने के कारण, इसे सहायता नहीं पहुँचाई और यह अन्य अनेक साधारण संप्रदायों की ही भाँति चलता रहा। 'हर्प-चरित' नामक वाणभट्ट के प्रसिद्ध ग्रंथ में हुए का जैनों तथा वौद्धों के समान ही भागवतों से भी मिलना वतलाया गया है और उस में पांचरात्रों की भी चर्चा है। शंकराचार्य ने · भी अपने 'शारीरकभाष्य' में भागवतों का खंडन उन्हें पांचरात्र कह कर किया है। प

वैष्णवयर्म उत्तरी भारत में किंचित् निर्वल दिखाई पड़ता हुआ भी इन दिनों

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> प्रो० रायचौधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० १०४–१०६

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> डा० गोस्वामी, 'दि भक्ति कल्ट इन ऐंनेंट इंडिया', पृ० १०४

<sup>ै</sup> भगिनी निवेदिता, 'फुटफ़ाल्स अव् इंडियन हिस्ट्री', पृ० २०६

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> प्रो॰ रायचौधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० १०६

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> वही, पृ० १०७

दक्षिण भारत में विशेष उन्नति करता जा रहा था। जैसा ऊपर कहा जा चुका है भागवत-धर्म 'नानाघाट' शिलालेख के समय, अर्थात् ईसा के पूर्व प्रथम शताब्दी तक नासिक के आस-पास पर्यंत, दक्षिण दिशा की ओर वढ गया था और कृष्णा जिले के द्वितीय शताब्दी (पीछे) के, 'वाइना शिलालेख' से पता चलता है कि यह और भी दक्षिण फैलता जा रहा था तथा समुद्रगुप्त की प्रयाग वाली प्रशस्ति के लिखे जाने तक अर्थात् चौथी शताब्दी के मध्यभाग से पहले ही, उस ओर की सीमा तक पहुँच गया। वात यह यी कि उस समय उन प्रदेशों में प्रसिद्ध आडवार नामक भक्तों का प्रादुर्भाव हो गया था जो अपने गीतों वा भजनों द्वारा भागवतधर्म का प्रचार विशेष रूप से कर रहे थे। ये आडवार, संख्या में वारह थे और इन का समय ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों से ले कर आठवीं के अर्ध-भाग वा नवीं के आरंभ र तक वतलाया जाता है। इन्हें परंपरा के अनुसार, प्राचीन, मध्यवर्ती तथा अंतिम नाम की तीन श्रेणियों में विभक्त करते हैं और प्राचीन के अंतर्गत प्वायगाइ, भृतत्तार, पे तथा तिरुमल्लाइ के नाम लेते हैं। इन चारों के संस्कृत नाम सरो-योगिन्, भ्तयोगिन्, महद्योगिन् तथा भिन्तसार हैं और इन में से पहले तीन के विषय में कहा जाता है कि उन्हों ने, एक ही साथ ईश्वर का दर्शन कर के, अपने हर्षमय भाव तामिल भापा के सौ-सौ गीतों द्वारा प्रकट किए थे। ये आडवार नारायण को सब से वडा देवता समझते हैं, विष्णु के पहले अवतारों और विशेषकर त्रिविकम के प्रसंग छेड़ते हैं और कृष्णावतार की प्रशंसा करते हैं। जान पड़ता है वे श्रीरंगम्, तिरुपति, आदि तीर्यों की मृतियों की पूजा करते ये और उन के ध्यान, नाम-स्मरण व आराधना में अपना समय व्यतीत करते थे। तिरुमल्लाइ अथवा भिक्तसार इन तीनों के कुछ समय वाद हुए और उन्हों ने भी उपरोक्त विषयों पर दो सी पद्यों की रचना की।

मध्यवर्ती आडवारों में नम्म अथवा शठकोप, मधुरकवि, कूलशेखर, पेरी वा विष्णुचित्त एवं आंडल वा गोदा के नाम लिए जाते हैं। इन में शठकोप सब से प्रसिद्ध एवं श्रेष्ठ समझे जाते हैं और उन की रचना का नाम 'तिरूवाय मोली' अर्यात् 'मुख से निकले

<sup>ै</sup> प्रो० रायचौधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट,' पृ० १०८ ै डा० कृष्णस्वामी ऐयंगर, 'अर्ली हिस्ट्री अव् वैष्णविष्म इन साउथ इंडिया', पु० ८९

<sup>🮙</sup> प्रो० रायचीघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दी वैष्णव सेक्ट', पृ० १०९

हुए शब्द' हैं। ये पांडचों के राज्यकाल में तिनेवेली के निकट, कुरुकड़ नगर में रहते थे और इन्हों ने वड़ी सुंदर तामिल भाषा में एक सहस्र से भी अधिक कविताओं की रचना की थी। इन का जन्म किसानों के वीच वेल्लाल वंश में हुआ था परंतु ये कदाचित् अविवाहित रहे और पैंतीस वर्ष की अवस्था में ही इन की मृत्यु हो गई। इन की रचनाओं में ईश्वर के प्रति प्रेम और भिक्त के गंभीर भाव भरे पड़े हैं और उन में यत्र-तत्र प्राकृतिक सींदर्य के अनुपम दृश्य भी दिखलाई देते हैं। ये वास्तव में, एक वड़े अच्छे भक्तकवि हैं। मचुरकवि इन्हीं के शिष्य थे और अपने गुरु के सच्चे उपासक थे। कुलशेखर प्राचीन त्रावंकोर राज्य के एक शासक थे और उन के मुख्य उपास्यदेव विष्णु के, दाशरयी राम नामी, अवतार थे। पेरी अथवा विष्णुचित्त एक परिया जाति के भक्त थे और उन के पद्य, बड़ी संख्या में, मिलते हैं। आंडल वा गोद स्त्रीभक्त थी और वे विष्णुचित्त की ही पुत्री थी। उन्हें ,उन की मधुर व भावमयी कविताओं के कारण, दक्षिण भारत की 'मीराँवाई' भी कहा करते हैं। अंतिम आडवारों में से प्रथम दो, अर्थात् टोंडरडिप्पोडी वा भक्तां घ्रिरेणु तथा तिरुप्पन वा योगिवाहन के विषय में वहुत कम ज्ञात है। वारहवें आडवार तिरूमंगई वा परकाल ने उपरोक्त सभी आडवारों से अधिक पद्य वनाए थे और इस प्रकार सव की रचनाएँ मिल कर 'प्रवंघम्' के अंतर्गत, चार सहस्र की संख्या में, आती हैं। परकाल आडवार के समय के विषय में अभी तक वहुत मतभेद है। र

'प्रवंघम्' आडवारों के भिक्त व प्रेम-संवंधी गीतों के साथ-साथ उन की धार्मिक उक्तियों का भी संग्रह है और उस के महत्व एवं पवित्रता के कारण, उसे 'वैष्णववेद' भी कहते हैं। आडवारों की मूर्तियाँ मंदिरों में विष्णु-नारायण के प्रतीकों के साथ ही रक्खी जाती है और उन की पूजा की जाती है। इन आडवारों के उपरांत वैष्णववर्म का दक्षिण भारत में प्रचार करने वाले आचार्यगण हुए जो 'प्रबंधम्' द्वारा बहुत कुछ प्रभावित थे। सर्वप्रथम आचार्य रघुनाथचार्य वा नाथ मुनि ईसा की नवीं ज्ञताब्दी के उत्तरार्द्ध वा दसवीं के आरंभ में त्रिचिनापल्ली के निकट श्रीरंगम् में वर्तमान थे। उन का मूल निवास-स्थान वीरनारायणपुर था और उन के पूर्वपुरुप कदाचित् उत्तरी भारत से आए हए भागवत

९ 'नम्मलवार', (जी० ए० नटेसन, मद्रास), पृ० २६–२७ रै प्रो० रायचौघुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ११०–१११

घर्मावलंवियों में से ही एक थे। नाथ मुनि शठकोप आडवार की रचनाओं के वड़े प्रेमी थे और उन्हों ने इन के तथा अन्य आडवारों के भी प्रचित पद्यों की खोज कर के सब को कमानुसार प्रायः एक-एक सहस्र की संख्या वाले चार भागों में संपादित किया। ये ही चार ग्रंथ 'प्रवंघम्' के नाम से विख्यात हैं। नाथमुनि ने 'न्यायतत्त्व' नामक एक संस्कृत पुस्तक भी लिखी और अपने पुत्र व पुत्रवध् के साथ उत्तरी भारत के प्रसिद्ध मथुरा आदि तीर्थ-स्थानों की यात्रा की तथा इसी यात्रा के उपलक्ष में अपने पौत्र का नाम यमुना नदी के नामानुसार 'यामुन' रक्खा। नाथ मुनि के उपरांत पुंडरीकाक्ष तथा रामिश्र नामक कमशः द्वितीय और तृतीय आचार्य हुए, जिन्हों ने अपने प्रथम आचार्य के मूलसिद्धांतों का प्रचार किया। रामिश्र का नाम एक प्रकार से यों भी उल्लेखनीय है कि इन्हों ने नाथ मुनि के पौत्र यामुन को आध्यात्मक विषयों की शिक्षा दी थी और यामुन यामुनाचार्य के नाम से परम प्रसिद्ध हो गए। प

यामुनाचार्य चीथे आचार्य हुए और उन का महत्व आगे प्रचिलत होने वाले श्रीसंप्रदाय वा विशिष्टाहैत-संबंधी सिद्धांतों की वुनियाद डालने तथा उन्हें स्पष्ट करने के कारण हैं। इन का जन्म सन् ९१६ ईस्वी के लगभग वीरनारायणपुर में हुआ था और इन की मृत्यु प्रायः उसी सन् के १०४०वें वर्ष में हुई। यामुनाचार्य पहले अपनी विद्वत्ता व शात्रार्य-पटुता के लिए प्रसिद्ध हुए और चोलवंशी महाराज के दर्वारी किव को हरा कर तथा राज्य से पारितोपिक-स्वरूप भूमिखंड पा कर महारानी की ओर से 'आलवंदार' अथवा विजयी की उपाधि से विभूपित हुए और पूर्ण ऐक्वयं के साथ जीवन व्यतीत करने लगे। परंतु एक दिन रामिश्य ने उन्हें, उन के पितामह नाथ मुनि का कोप दिखलाने के वहाने, श्रीरंगम् के मंदिर में भगवान् की मूर्ति का दर्शन कराया और तब से उन में आक्चर्य-जनक परिवर्तन हो गया। वे अब भी श्रीरंगम् में रह कर वास्तव में, प्राचीन "भागवत, पांचरात्र वा सात्त्वतवर्म के ही सुचरे व सुव्यवस्थित रूप" विशिष्टाहैत-संप्रदाय का विवेचन करने लगे। उन्हों ने वहीं रह कर अपने ग्रंथ 'सिद्धित्रय' की रचना की और उस के द्वारा शंकराचार्य के मायावाद का खंडन कर दूसरे ग्रंथ 'आगमप्रामाण्य' में अपने भागवतधर्म का प्रतिपादन किया। इसी प्रकार 'गीतार्यसंग्रह' में उन का दिया हुआ गीता का

र प्रो॰ रायचीधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ० ११२-११३

भिक्तपरक सारांश और 'स्त्रीत्ररत्न' में उन की भावपूर्ण व सुंदर स्तुतियों का संग्रह वतलाया जाता है। यामुताचार्य की प्रवल इच्छा थी कि वे अपने सिद्धांतानुसार 'ब्रह्मसूत्रों' पर भी कोई भाष्य लिखें किंतु ऐसा न हो सका और इस कार्य को उन के अनंतर और उन्हीं के संकेतानुसार प्रसिद्ध रामानुजाचार्य ने अपने 'श्रीभाष्य' द्वारा संपन्न किया। यामुनाचार्य इस विषय में रामानुजाचार्य के मुख्य पथ-प्रदर्शक रहे।

रामानुजाचार्य का जन्म १०१६ वा १०१७ ईस्वी सन् में हुआ था, उन का वचपन कांचीपुर वा कांजीवरम् में बीता और उन्हें किसी अद्वैतवादी यादवप्रकाश से पहले-पहल शिक्षा मिली। कुछ ही दिनों के अनंतर मतभेद होने के कारण वे अपने उक्त गुरु से अलग हो गए और आडवारों के 'प्रवंघम्' का उन्हों ने वड़े मनोयोग के साथ अध्ययन किया। अंत में यामुनाचार्य के उत्तराधिकारी वन कर वे श्रीरंगम् में रहने लगे और वहीं पर मुख्यतः, उन्हों ने अपने सब कार्य किए। नाय मुनि की भाँति उत्तरी भारत के तीर्थ-स्थानों की यात्रा इन्हों ने भी की थी। तत्कालीन चोल महाराज ने रामानुजाचार्य को वैष्णवधर्म का परित्याग कर के शैवधर्म ग्रहण करने के लिए विवश करना चाहा किंतु ये सन्१०९६ में भाग कर मैसूर के हयसाल यादववंशी राजाओं की राजधानी द्वारसमुद्र चले गए और वहाँ पर सन् १०९८ में राजपुरुप विट्ठलदेव को वैष्णव वना कर उन का नाम विष्णु-वर्षन प्रचलित किया। रामानुजाचार्य के 'वेदांतसार', 'वेदार्थसंग्रह', 'वेदांतदीप' और 'ब्रह्मसूत्र' एवं भगवदगीता पर लिखे 'भाष्य', प्रसिद्ध ग्रंथ हैं।<sup>३</sup> 'वेदांतसार' में उन्हों ने 'ब्रह्मसूत्रों' को सरल टिप्पणियों के साथ संपादित किया और 'वेदांतदीप' द्वारा उन्हें और भी विवृत एवं स्पष्ट कर दिया। परंतु इस विषय का पूर्ण विवेचन उन के 'श्रीभाष्य' में मिलता है । रामानुजाचार्य ने 'गीताभाष्य' वड़ी विद्वत्ता के साथ लिखा है, और उस पर श्रीवेदांत-देशिक नामक आचार्य ने 'तात्पर्यचंद्रिका' नाम की टीका भी पीछे बढ़ा दी है। रामा-नुजाचार्य के पश्चात् श्रीसंप्रदाय के मुख्य आचार्यों में श्रीवेदांतदेशिक (१२६८-१३६९)

१ प्रो॰ रायचौधुरी, 'अर्ली हिस्ट्री अव् दि वैष्णव सेक्ट', पृ॰ ११४

र डा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म, शैविष्म, ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ७२–७३

<sup>ै</sup> टी० राजगोपालाचारियर, 'वैष्णवाइट रिफ़ार्मर्स अव् इंडिया', पृ० ५२

तथा मनवल महामुनि (१३७०-१४४३) हुए, जिन्हों ने वैष्णवधर्म के स्पष्टीकरण और प्रचार में वड़ी प्रयत्नशीलता दिखलाई। श्रीवेदांतदेशिक के अनेक ग्रंथ वहुत प्रसिद्ध हैं।

उपरोक्त आचार्यों का समय, जैन, वौद्ध, आदि धर्मों के प्रचलित हो जाने के कारण, उन के प्रमाणों एवं युक्तियों के खंडन-मंडन द्वारा वैदिक धर्मों के संगठित और नवीन ढंग से प्रतिपादित करने का था। अतएव न्याय के आचार्य और मीमांसक लोग उन दिनों इसी कार्य में लगे थे। परंतू मीमांसक, अपने कर्मकांड का महत्त्व प्रदर्शित करते समय, उपनिषदों के अनुसार सिद्धांत निर्घारित करने वाले, वेदांती संप्रदायों पर भी आक्षेप करने लगते थे जिस से इन के गीणमात्र वने रह जाने का भय था। गौड़पादाचार्य एवं उन के शिष्यं के शिष्य शंकराचार्य ने इसी लिए, औपनिषदों की ओर से उक्त स्थिति को अपने मतानुसार, सँभालना चाहा। इन के सिद्धांतों का सारांश यह था कि परमात्मा वा ब्रह्म मात्र ही सत्य है और जीवात्मा एवं परमात्मा में कोई अंतर नहीं तथा जो कुछ भिन्नता व प्राकृतिक वस्तुओं की सत्ता हमारे अनुभव में आती है वह सभी मिथ्या है और उन का कारण माया अथवा अविद्या है। प्रत्यक्ष रूप में भिक्त वा प्रेम का यहाँ कोई स्थान नहीं। पकता वा अद्वैतता का पूर्ण ज्ञान होने में ही मुक्ति हो जाती है। आचायों को ये वातें युक्तिसंगत व शास्त्र-सम्मत नहीं जान पड़ीं। अतएव इन्हों ने अपने सिद्धांतों में यह प्रतिपादित किया कि जीवात्मा और जगत् ये दोनों वास्तव में परमात्मा के गुण विशेष हैं और अपनी अंतरात्मा वा अंतर्यामी परमात्मा के साथ अद्वितीय ब्रह्म का विशिष्ट रूप वनाते हैं। मुमुक्षुओं में, शाइवत सुख की अभिलापा रखने वालों के लिए, विधिपूर्वक भिन्त का अभ्यास करना परमावश्यक है। केवल ज्ञानमात्र से यह महान कार्य संभव नहीं। रामानुजाचार्य ने इस भिक्त की आवश्यक विधियों का भी विस्तार के साथ वर्णन किया।

आडवारों के 'प्रवंधम्' में हृदयपक्ष की प्रवलता है और वे कम शिक्षित, किंतु भुद्ध व निष्कपट भक्त जान पड़ते हैं। आचार्यों का इस के विपरीत, मस्तिष्कपक्ष भी कम प्रौढ़ नहीं था और वे, अपने शास्त्रीय ज्ञान के वल पर, मीमांसकों के कोरे कर्मकांड का अद्वैतवादियों के समान, खंडन करना भी जानते थे। हाँ, अद्वैतवादियों के ज्ञानकांड

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> डा० भांडारकर, 'वैष्णविष्म, शैविष्म, ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ७२

की अपेक्षा भी उन्हें अपना भिक्तयोग ही अधिक पसंद था और इसी मत के अनुसार वे वेदांत के ग्रंथों का ताल्पर्य निर्वारित करते थे। स्मार्ती की इसी प्रकार एक से अधिक देवताओं की पूजा करने की प्रणाली छोड़ कर इन लोगों ने एकमात्र विष्णु की आरायना अंगीकार की और उस में भी तीनों वर्णों के अतिरिक्त शूद्रों वा अन्य जातियों के भी अधिकार मान लिए। जूदों वा अन्य योग्यता-हीन जातियों के लिए आचार्यों ने विशेष कर 'प्रपत्ति' की व्यवस्था दी थी जिस का मुख्य अभिप्राय अपने को भगवान की शरण में समिपत कर उन्हीं की दया पर भरोसा करना है। परंतु कालांतर में इस 'प्रपत्ति' का भी अर्थ दो भिन्न-भिन्न दृष्टियों से लगाया जाने लगा। श्रीवेदांतदेशिक और उन के अनुयायियों की सम्मति में प्रपत्ति, अन्य साधनों की ही भाँति, एक मार्ग है जिस का अवलंबन, ज्ञान, कर्म, भिनत, आदि के न हो सकने पर, करना चाहिए, परंतु मनवल महामुनि और उन के पक्ष वालों का कहना है कि 'प्रपत्ति' को एक मार्गमात्र न समझ कर उसे ही सब कुछ मानना चाहिए और उसी की भावना के अनुसार अपनी मनोवृत्ति तक वना लेनी जाहिए। पहले मत वाले वा 'वाडकड़ाई', भक्त व भगवान के संबंध की, वंदरी के पेट में चिपके हुए वच्चे व वंदरी के उदाहरण द्वारा व्यक्त करते हैं और दूसरे वा 'टेनकड़ाई' इसी वात को यों कहते हैं कि भक्त को भगवान के भरोसे विल्ली के वच्चे की भाँति पड़ा रहना चाहिए, उसे अपनी भलाई के लिए स्वयं थोड़ा सा भी प्रयास करने की आवश्यकता नहीं।<sup>9</sup>

(६)

विशिष्टाद्वैत का मार्ग वा श्रीसंप्रदाय, वास्तव में, पुराने भागवत वा पांचरात्र धर्म का ही एक, समयानुसार विकसित, रूपांतर था। उस ने अपनी वर्तमान परिस्थितियों का सामना करते हुए अपने पक्ष का सफलता-पूर्वक समर्थन किया और अपने तत्कालीन विपक्षी शांकराद्वैतवादियों का घोर विरोध भी किया। इस विरोध के कार्य में उन दिनों इस मत वालों की सहायता संयोगवश एक अन्य संप्रदाय द्वारा भी हुई जिसे द्वैतमार्ग वा माध्व-संप्रदाय कहते हैं। माध्व-संप्रदाय के प्रवर्तक मध्वाचार्य वा आनंदतीर्थ थे जिन का

<sup>्</sup>व डा॰ भांडारकर, 'वैष्णविष्म, शैविष्म ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पु॰ ७८-७९

जन्म दक्षिण भारत के उडीपी नगर के निकट सन् ११९७ ई० में हुआ था। उन के वचपन का नाम वासुदेव या और उन्हों ने वेद-वेदांगों की शिक्षा पा कर 'पूर्णप्रज्ञ' के नाम से संन्यास ग्रहण किया था। उन्हों ने सर्व-प्रथम दक्षिण भारत की ओर फिर उत्तरी भारत की भी यात्रा की और वे वदरिकाश्रम से दिग्विजयी राम तथा वेदव्यास की मूर्तियाँ भी प्राप्त कर लाए। कई ऐसी यात्राओं के अनंतर लौट कर उन्हों ने उडीपी में रहना निश्चित किया और अपने स्थिर किए हुए, सिद्धांतों के अनुसार ग्रंथ-रचना करने लगे। तत्कालीन प्रयानुसार उन्हों ने प्राचीन प्रामाणिक ग्रंथों पर भाष्य लिखे तथा कुल मिला कर सैंतीस ग्रंथ रचे और सन् १२७६ ई० में ७९ वर्ष की अवस्था में इहलीला संवरण की। इन के द्वारा प्रवर्तित मार्ग का मुलाधार 'पंचभेद' अथवा परमात्मा, आत्मा एवं प्रकृति के पारस्परिक भेदों के पाँच प्रकार हैं, जिन पर आश्रित रह कर उन्हों में विशिष्टाद्वैत के मार्ग को भी अपूर्ण ठहराया है। उन का कहना है कि परब्रह्म और जीव को, विशिष्टा हैतियों की भाँति, कुछ अंशों में एक और कुछ अंशों में भिन्न मानना परस्पर-विरुद्ध और असंबद्ध वात है, इस लिए दोनों को सदैव भिन्न मानना चाहिए क्यों कि इन दोनों में पूर्ण रीति, वा अपूर्ण ढंग से भी एकता कभी हो ही नहीं सकती। मध्वाचार्य के अनुसार प्रस्यानत्रयी अयवा 'ब्रह्मसूत्र', 'भगवद्गीता' एवं मुख्य-मुख्य 'उपनिषदों' में भी इस दैत मत का ही प्रतिपादन हुआ है। वे हरि वा भगवान की प्राप्ति को अपने प्रत्यक्ष ज्ञान वा अनुभव की वात मानते हैं, और इस के साधन-स्वरूप वैराग्य, शम, दम, शरणागति, आदि अष्टादश साघनाओं का वर्णन करते हैं। "उन के मत में व्यूह, वासुदेव आदि को स्थान नहीं और उन के उपास्यदेव विष्णु एवं उन के राम व कृष्ण नामक अवतार हैं। गोपाल कृष्ण व गोपियों का इस मत में भी, श्रीसंप्रदाय की भाँति अभाव सा है। इस ने भागवत वा पांचरात्र धर्म को वहत कुछ महत्त्वहीन वना दिया।"१

श्रीसंप्रदाय के ही समान माध्व अथवा सत्संप्रदाय में भी अनेक आचार्य हुए और अब भी वर्तमान हैं और इन दोनों का प्रचार न्यूनाधिक उत्तरी भारत में भी होता रहा है। परंतु उत्तरी भारत पर इन दोनों मतों के प्रवर्त्तकों से भी अधिक प्रभाव डालने वाले एक तीसरे महापुरुष हुए जिन्हें निवार्क वा निवार्काचार्य कहते हैं। निवार्क का समय

९ डा० भांडारकर, 'बैष्णविष्म, शैविष्म, ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० ८७

रामानुज एवं मध्व के वीच वतलाया जाता है और उन की मृत्यु के विषय में डाक्टर भांडारकर ने लिखा है कि वह कदाचित् सन् ११६२ में हुई थी। <sup>१</sup> इन का जन्म संभवतः वेलारी जिले के निवापुर में हुआ था और अपने अनुयायियों के अनुसार वे विष्णु के 'सुदर्शन-चक्न' के अवतार थे। वे अधिकतर मथुरा के निकट वृंदावन में रहते रहे और वहीं पर उन्हों ने ब्रह्मसूत्रों पर 'वेदांतपारिजातसौरभ' नामक भाष्य और 'दशक्लोकी' की रचना की। इन का मत "जीव, जगत् और ईश्वर के संबंध में यह है कि यद्यपि ये तीनों भिन्न हैं तथापि जीव और जगत् का व्यापार तथा अस्तित्व ईश्वर की इच्छा पर अवलंबित है—स्वतंत्र नहीं है—और परमेश्वर में ही जीव और जगत् के सूक्ष्म तत्त्व रहते हैं।"? श्रीसंप्रदाय के विशिष्टाद्वैत से भिन्नता दिखलाने के लिए इसे 'द्वैताद्वैती' कहा जाता है और सांप्रदायिक दृष्टि से, इस का एक और नाम 'सनकसंप्रदाय' भी है। यह मत वास्तव में, श्रीसंप्रदाय से वहुत कुछ मिलता-जुलता है। इस में छः प्रकार की प्रपत्ति वा शरणागित को महत्व दिया जाता है, जिस से भगवान् की कृपा से भगवद्भिक्त का प्रादुर्भाव होता है। इस की साधना-भिक्त भी श्रीसंप्रदाय के भिक्तयोग के ही समान है। दोनों में भेद मुख्यतः यह है कि रामानुज-द्वारा प्रतिपादित भक्ति ध्यानयोग पर अधिक अवलंबित रहने के कारण, वस्तुतः औपनिपदिक उपासना में परिणत हो जाती है, परंतु निवार्क की साधना अपने मूल भाव को नहीं छोड़ती। यह रामानुजियों के 'टेनकड़ाई' नामक संप्रदाय का एक रूपांतर मात्र कही जा सकती है, किंतु इन दोनों में भी उपास्यदेव की कल्पना के विषय में महान अंतर है। श्रीसंप्रदाय वाले नारायण और लक्ष्मी को मानते हैं, परंतु सनकसंप्रदाय वालों के सर्वस्व कृष्ण और राघा हैं। इस नवीन भावना द्वारा गोपी वा गोपाल-कृष्ण की कथा के संबंध में एक बार फिर प्रचार होने लगा और उत्तरी भारत में इस का प्रभाव वहत वड़ा पड़ा।

निवार्काचार्य की मृत्यु के अनंतर तीन सी से भी अधिक वर्ष वीत जाने पर उत्तरी भारत के वंगाल प्रदेश में चैतन्य संप्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ जिस में 'सनकसंप्रदाय' के

<sup>२</sup>तिलक,'श्रीमद्भगवद्गीतारहस्य अथवा कर्मयोगज्ञास्त्र'(हिदी-संस्करण),पृ० १७

 $<sup>^{9}</sup>$  डा॰ भांडारकर 'वैष्णविज्म, शैविज्म ऍड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ॰ ८८ (फ़ुटनोट)।

मूलतत्त्व को वहुत अंशों में अपनाया गया। इस संप्रदाय के प्रवर्त्तक चैतन्यदेव थे जिन का जन्म निदया नामक स्थान में सन् १४८५ ई० में हुआ था। ये अपने पिता के सब से छोटे पुत्र थे और इन का पहला नाम विश्वंभर था। ये अपने अनुयायियों द्वारा, पीछे स्वयं कृष्ण भगवान् के अवतार समझे जा कर, कृष्णचैतन्य भी कहलाए और वहत गीरे होने के कारण इन्हें दूसरा नाम गौरांग महाप्रभु भी दिया गया। अठारह वर्ष की अवस्था में विवाह कर के ये पहले अपनी स्त्री लक्ष्मीदेवी के साथ गाईस्थ्य-जीवन व्यतीत करते रहे और इन का मुख्य कार्य विद्यार्थियों को शास्त्रों की शिक्षा देना था। परंतू जब इन की स्त्री का देहांत हो गया और दूसरा विवाह कर के अपने पितरों की श्राद्ध-किया करने ये गया धाम गए तो वहाँ से लौटते ही इन के विचारों में घोर परिवर्त्तन हो गया। क्रमशः इन्हों ने कर्मकांड की कड़ी आलोचना आरंभ की और मोक्ष के लिए हरिनाम-स्मरण व कीर्त्तन को ही एकमात्र साधन वतला कर, वर्णव्यवस्था का भी ये खंडन करने लगे। इन वातों में इन के एक वहुत वड़े सहायक अपने सगे भाई नित्यानंद नामी थे, जिन्हें पीछे से बलराम का अवतार कहा गया। कुछ दिनों तक मकानों के भीतर अपने सहयोगियों के साथ चैतन्यदेव निरंतर कीर्तन करते रहे परंतु सन् १५१० ई० में किसी केशवभारती नामक संन्यासी से इन्हों ने संन्यास की दीक्षा ली और पुरी आदि प्रसिद्ध-प्रसिद्ध स्थानों में कई वर्षों तक भ्रमण करते हुए ये अपने सिद्धांतों का प्रचार करते रहे। इन की मृत्यु सन् १५३३ ई० में हुई। इन के वेदांत-संबंधी सिद्धांत प्रायः वही थे जो निवाकीचार्य के थे। इन के अनुसार परमात्मा कृष्ण आश्रय हैं, और उन पर आश्रित जीवात्मा मधु के चाहने वाले भ्रमर की भाँति मेंडराता रहता है। वह प्रेमरस का जी भर पान करने पर ही तृप्त होता है और तभी वह आनंद विभोर हो जाने के कारण अपने उपास्यदेव में विलीन हो कर पूर्ण शांति पाता है। जीवात्मा के प्रेमोद्रेक के स्थिर होने पर इन्हों ने 'महाभाव' की संज्ञा दी है और वतलाया है कि प्रेम अपनी पूर्णावस्था को प्राप्त कर 'राधा' में परिणत हो जाता है। इन का यह भी कहना है कि कृष्ण की शाश्वत लीला गोलोक में निरंतर होती रहती है और वे अपने वैभव-विलास द्वारा चारों व्यूहों के रूप धारण करते हैं। इस व्यह-कल्पना और प्राचीन व्यूहवाद में मुख्य अंतर यह है कि प्रद्युम्न को यहाँ पर मन की जगह प्रेम कहा जाता है और अनिरुद्ध को इसी प्रकार, अहंकार के स्थान पर लीला का प्रतिरूप समझा गया है। कृष्णचैतन्य के दार्शनिक सिद्धांन 'अचित्य-

भेदाभेदवाद' नाम से प्रसिद्ध हैं।

चैतन्य पूर्ण प्रेम वा भिक्त के अवतार थे और वे कीर्त्तन करते-करते बहुवा आवेश की पराकाष्टा के कारण, वेसुध हो कर मूछित भी हो जाते थे। उन के कीर्त्तन और उपदेश से प्रभावित हो कर उन के वहुत लोग अनुयायी वन गए और एक मुसल्मान तक उन्हीं की भाँति कीर्त्तन करता-करता उन के साथ रह कर हरिदास नाम पा गया। इस मत का प्रचार गौड़ीय-संप्रदाय के नाम से वंगाल के वाहर भी कई अन्य प्रदेशों में हुआ और इस समय यह विदेशों तक में फैलने की चेप्टा कर रहा है। परंत्र उत्तरी भारत के पश्चिमी भाग में इस से अधिक प्रभावशाली एक दूसरा संप्रदाय भी प्रायः चैतन्य के ही समय में स्थापित हुआ जिसे प्रवर्त्तक के नामानुसार,'वल्लभ-संप्रदाय'तथा भक्तियोग के प्रकारानुसार 'पुष्टिमार्ग' कहा जाता है। वल्लभस्वामी के पिता तैलंग ब्राह्मण थे और 'कांकरव' नामक किसी तैलंगदेश-स्थित नगर के ही निवासी थे। वल्लभ का जन्म सन् १४७९ ई० में वनारस की यात्रा में निकले हुए, अपने पिता-माता के यहाँ मार्ग में हुआ था और ये अपना जीवनकाल कभी मथुरा और कभी वृंदावन में रह कर उत्तरी भारत में ही व्यतीत करते रहे। उन्हीं दिनों गोवर्धन पहाड़ पर देवदमन अथवा श्रीनाथ जी के रूप में गोपाल-कृष्ण का आविर्भाव हुआ था और यह प्रसिद्ध है कि उक्त भगवान् ने स्वप्न द्वारा वल्लभ से कहा कि मैं अपने कृष्णावतार के साथियों के साथ फिर लीला करना चाहता हूँ और उन का पुनर्जन्म भी हो गया है, अतएव तुम यहाँ पर एक तीर्थस्थान स्थापित कर मेरे पूजन की विधियों का प्रचार करो। वल्लभ ने इन्हीं संकेतों के अनुसार श्रीनायद्वारा की स्थापना की और अपना 'पुष्टिमार्ग' भी प्रचलित किया। वल्लभ वा वल्लभाचार्य के वेदांत-सिद्धांत विष्णुस्वामी नामक एक पहले आचार्य के अनुसार हैं। ये विष्णुस्वामी कव हुए इस का ठीक-ठीक पता नहीं चलता। कुछ लोगों का अनुमान है कि ये वहुत पहले हुए थे और इन्हों ने ब्रह्मसूत्रों पर 'सर्वज्ञसूक्त' नामक एक भाष्य की रचना की थी। विष्णुस्वामी द्वारा कांची के भगवान् श्रीवरदराज तथा श्रीराजगोपालदेव का स्थापित किया जाना भी वतलाया जाता है और इन्हीं के प्रशिष्यों में 'श्रीकृष्णकर्णामृत' के रचयिता श्रीविल्वमंगल की भी गणना की जाती है। इन्हीं विल्वमंगल को ८०९ ईस्वी के लगभग पराजित कर शंकराचार्य के किसी शिष्य ने अपने अद्वैत मत का प्रचार किया था। तब से कदाचित् विष्णुस्वामी के मत का प्रभाव दक्षिणी भारत में बहुत कम हो गया। इन का

सिद्धांत संक्षेप में यह है कि परमात्मा ने अपने एकाकी रूप में पूर्णतः प्रसन्न न रह सकने के कारण अपने को ही प्रकृति, जीवात्मा एवं अंतर्यामी आत्मा में विभाजित किया और ये तीनों उन के वस्तुतः जलती हुई आग की चिनगारियों की भाँति निकले। परमात्मा की इच्छा से ही, प्रकृति में चित् और आनंद तथा जीवात्मा में आनंद मात्र, अनुभव में नहीं आता और तीसरे में तीनों वर्तमान हैं। वल्लभाचार्य इसी सिद्धांत के आधार पर कहते हैं कि सिच्चितांद की शिक्त का नाम माया है, जिस से रहित हो कर शुद्ध जीवात्मा और परत्रह्म एक वस्तुरूप है। विना ईश्वर की कृपा वा अनुग्रह के मायाधीन जीवात्मा को मोक्षज्ञान नहीं हो सकता और उस अनुग्रह को वे 'पुष्टि' वा 'पोषण' की संज्ञा देते हैं। इस पुष्टि द्वारा मनुष्य की प्रेमभित क्रमशः विकसित हो कर 'व्यसन' वन जाती है और उसी दशा में वह भगवान् हिर की नित्य-लीला में भाग लेने का अधिकारी होता है।

इस संप्रदाय के मुख्य आराघ्यदेव श्रीनाय जी हैं और आचार्य ने इन के पूजन की विधियों का बड़े विस्तार के साथ वर्णन किया है। अपने दार्शनिक विचारों को उन्हों ने ब्रह्मसूत्रों पर लिखे गए अपने 'अणुभाष्य' तथा कुछ और ग्रंथों द्वारा भी प्रतिपादित किया है और उन का सिद्धांत 'शुद्धाद्वैतवाद' के नाम से प्रसिद्ध है। वल्लभाचार्य की मृत्यु सन् १५३० ई० में हुई और उस के अनंतर उन के पुत्र विद्वलनाथ और पीत्र गोकुलनाथ आदि, गोस्वामी कहे जाने वाले, बहुत से मठाधीश हुए। पुष्टिमार्ग से विष्णुस्वामी द्वारा मनोनीत निवृत्तिमार्ग की अपेक्षा, प्रवृत्तिमार्ग की ओर लोगों की अधिक प्रवृत्ति वढ़ी और, इसे मानने वालों में से, अनेक भक्तों ने कला और साहित्य की उन्नति में भी हाथ वैटाया। हिंदी के महाकवि सुरदास तथा 'अष्टछाप' के अन्य कवि भी ऐसी ही श्रेणी के लोग थे। पुष्टिमार्ग में भी गौड़ीय संप्रदाय के समान ही गोकुल के गोपालकृष्ण पर मुख्य ध्यान दिया जाता था, किंतु दोनों के साधन, एक प्रकार से, नितांत भिन्न थे। पुष्टिमार्गी अपने आराध्य-देव का विधिवत पूजन करते थे और यह उन के लिए परमावश्यक था, किंतु चैतन्य संप्रदाय वाले पूजा-अर्चना की प्रणाली को प्रायः उपेक्षा की दृष्टि से देखते थे और उन का एकमात्र सावन हरिनाम का स्मरण तथा कीर्त्तन था। इस कीर्त्तन और भजन की प्रणाली नवीन नहीं थी और इस का प्रचार किसी न किसी रूप में चैतन्यदेव के कई वर्ष पहले से सुदूर गुजरात प्रांत में हो रहा या और प्रसिद्ध गुजराती कवि नरसी मेहता

(१४१५-१४८१ ई०) इस के मुख्य प्रचारक थे। नरसी जूनागढ़ के निवासी थे और कहा जाता है कि साधुओं के साथ भगवद्भिक्त में समय व्यतीत करने के कारण अपनी भावज के मुंह से 'कठिण वचन' सुन कर उन्हें पूर्ण वैराग्य हो गया और वे अंत में द्वारका में जा कर भजनानंदी वन गए। द्वारका में स्थित रणछोर जी का मंदिर गुजराती भक्तों का मुख्य स्थान है और कहा जाता है कि उस में रक्खी हुई मूर्ति की भी स्थापना उपरोक्त विष्णुस्वामी द्वारा ही हुई थी। यदि यह वात प्रामाणिक है तो यह भी संभव है कि गुजरात में प्रचलित भिक्तमार्ग भी पुष्टिमार्ग की भांति विष्णुस्वामी के ही मूलस्रोत से निकला होगा। जो हो, नरसी मेहता की परंपरा का पालन उन के कुछ दिनों अनंतर आने वाली राजपूताने की 'मेडतणी मीराँवाई' (१४९८-१५४६ ई०) ने भी किया और इन दोनों की कविताएँ अब तक प्रसिद्ध हैं।

विष्णुस्वामी के ही प्रभाव में आ कर पल्लवित, पुष्पित एवं परिवर्धित एक अन्य भिक्तमार्ग भी वतलाया जाता है जिस का मुख्य प्रचार-स्थान महाराष्ट्र है। कहते हैं कि इस के प्रथम प्रसिद्ध भक्त ज्ञानदेव, नामदेव व त्रिलोचन विष्णुस्वामी की परंपरा के ही अनुयायी थे। परंतु अन्य कई प्रमाणों के आधार पर यह भी प्रसिद्ध है कि इस मार्ग के मूल प्रवर्त्तक कोई पुंडरीक नामक महापुरुष थे जिन के जीवनकाल या चरित के विषय में प्रायः कुछ भी ज्ञात नहीं है। सन् १२४९ ई० के एक ताम्रलेख से पता चलता है कि देविगरि के यादव-वंशज कृष्ण के सेनापित ने वेलगाँव जिले के अंतर्गत पवित्र स्थान पींडरीक क्षेत्र को दान में दिया था। इस क्षेत्र का भीमरथी नदी पर वसा जाना वतलाया गया है जिस से भीमा नदी पर, वर्त्तमान समय में, वसे हुए पंढरपुर का एकीकरण किया जाता है। पींडरीक शब्द को पुंडरीक से वना हुआ मान कर उपरोक्त व्यक्ति का समय इसी लिए, तेरहवीं शताब्दी के पूर्व का ही समझा जाना चाहिए। पुंडरीक के विषय में एक कथा इस प्रकार प्रचलित है कि पंढरपुर के आस-पास पहले डिडीर वन नामक एक जंगल था जहाँ पुंडरीक रहते थे और ये वड़े ही मातृ-पितृभक्त थे। एक वार द्वारका-

<sup>्</sup>र डा॰ भांडारकर, 'वैष्णवित्तम, शैवित्तम, ऐंड भाइनर रेलिजस सिस्टम्स', पृ० १०९

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वही, पृ० १२४

निवासी कृष्ण भगवान् सें, राधा के अधिक सम्मानित होने पर रुष्ट हो कर रिवमणी डिडीर वन चली गईं और कृष्ण ने उन्हें वहीं जा कर मनाया था। पुंडरीक की पितृभिक्त का पता चलने पर कृष्णचंद्र उन के यहाँ भी पहुँचे और पुंडरीक ने उन्हें बैठने के लिए एक ईट दे दीं। भंवतों का विश्वास है कि पंढरपुर के उपास्यदेव विट्ठलनाथ हीं वह कृष्ण थे जो अब तक, अपनी प्रिया रिवमणी के साथ, ईट पर खड़े हैं। अस्तु, पंढरपुर पुंडरीक के ही समय से पवित्र स्थान माना जा कर महाराष्ट्र का सब से प्रसिद्ध तीर्थ हो गया और उस के मंदिर के विट्ठलनाथ वहाँ के वैष्णवों के मुख्य उपास्यदेव वन गए।

ज्ञानदेवें (१२७५-१२९६ ई०) कें पिता विद्वलनाथ के हीं उपासक थे, परंतू ज्ञानिदेवं वं उन के भाई-वहन का जन्म उन के वैराग्य ग्रहण करने पर हुआ था। अंपनी जाति वालों ने, इसी कारण इन वालकों का वड़ा तिरस्कार किया और अंत में ज्ञानदेव की विद्वता, दृढ़ता एवं प्रसिद्धि ने किसी प्रकार सब की जीतिभ्रष्ट होने से बंचाया। ज्ञानदेव ने 'श्रीमद्भगवद्गीता' पर 'भावार्थदीपिका' नाम की एक टीका लिखी और 'अमृतानुभव' ग्रंथ ऐवे कुंछ फुटकर पेदीं की भी रचना की। ज्ञानदेव की उक्त टीका 'ज्ञानेश्वरी' के नाम से भी प्रसिद्ध है जिस से ज्ञानदेव के व्योपक पोडित्य व प्रगाई मेंक्ति का पूरा पता चल जाता है। ज्ञानदेव के समकालीन नामदेव (१२७०-१३५०) का जन्म पंढरपुर में ही हुआ था और वे जाति के छीपी थे। उन के गुरु विसोवाखेचर नामक संत थे और उन के मुख्य उपास्पदेव विद्वलदेव थे। नामदेव के पदों से उन के हृदय की शुद्धता, दीनता, आरंग-समर्पण, क्षमा एवं ईश्वर-भिन्त लक्षित होती है और वे एक बहुत बड़े भक्त जान पड़ते हैं। चैतन्यदेव की भाँति नामदेव भी केवल अर्चना व पूजन-विघान को शुद्धभित के लिए तुच्छं समझते हैं और भक्तों के लिए वर्ण वा जाति का महत्व नहीं मानते। महाराष्ट्र भक्तों की परंपरा में नामदेव के उपरांत मुख्य भक्त श्रीएकनाय (१५२८-१५९९ ई०) हुए जिन के प्रिपतामह भानुदास विट्ठलनाथ वा विठोवा के परम भक्त थे। ये पैठण के रहने वाले थे, किंतु वहाँ से दौलताबाद जा कर इन्हों ने जनार्दन स्वामी को अपना आध्यात्मिक गुरु बनाया था। श्रीएकनाय ने 'भागवंतपुराण' पर अपनी टीका लिखी जो 'एकनाथी-भागवत' के नाम से बहुत प्रसिद्ध है और इन्हों ने 'रुक्मिणी-स्वयंवर' नामक एक अन्य ग्रंथ की भी रचना की। 'एकनायी-भागवत' भी

ज्ञानेश्वरी की ही भाँति अपने रचयिता की योग्यता और महत्ता को, स्पप्ट रूप में, सूचित करता है और वह भी भक्त-मंडली में उसी प्रकार लोकप्रिय है। भक्त लोग श्रीएकनाय को ज्ञानदेव का अवतार भी समझते हैं। तुकाराम (१६०८-१६४९ ई०) को, इसी प्रकार महाराष्ट्र में नामदेव का अवतार मानने की परंपरा है, वास्तव में तुकाराम ने अपने अभंगों को अधिकांश नामदेव के अभंगों के ही ढंग पर लिखा है और उन में भी उसी भिक्ति-स्रोत का प्रवाह दीख पड़ता है। तुकाराम का जन्म देहु-नामक ग्राम में हुआ था और इन के सात पूर्वपुरुष विठोवा के भक्त रह चुके थे। तुकाराम ने घनोपार्जन की कुछ भी चिंता नहीं की और वे वरावर आर्थिक कप्ट झेलते रहे। परंतु ईश्वर के प्रति उन की एकांत व शुद्ध निष्ठा कभी कम नहीं हुई। वे सदा विठोवा के प्रेम में अभंग बनाते व गाते रह गए। तुकाराम की प्रेसिद्धि हो जाने पर उन्हें शिवाजी ने अपने यहाँ बुलाना चाहा था किंतु वे नहीं गए। शिवाजी को दर्शन व उपदेश दे कर कठिनाइयों में सहायता प्रदान करने वाले तुकाराम के ही समकालीन स्वामी रामदास (१६०८-१६८१ ई०) थे जिन्हें मारुती का अवतार माना जाता है। वे शिवाजी के समर्थ गुरु रामदास नाम से भी प्रसिद्ध हैं। वे एक उच्च त्यागी महात्मा थे, किंतु उन का ध्यान, लोक-संग्रह की दृष्टि से, देश की अवस्था की ओर भी वहुत कूछ आर्कापत था। वे अधिकतर पर्यटन करते रहे और अपनी ईश्वरोपासना के अतिरिक्त दूसरों को उपदेश भी देते रहे। उन के उपदेशों का संग्रह 'दासवोव' तथा अन्य रचनाओं में किया गया है। 'दासवोव' भिन्त, अव्यात्म एवं नीतिमार्ग के आधार-स्वरूप उपदेशों का कोप है और इस का भी महाराष्ट्र में वहत प्रचार है। उपरोक्त ज्ञानदेव, नामदेव, श्रीएकनाथ, तुकाराम व रामदास महाराष्ट्र के परमोज्ज्वल भक्तरत्न थे और इन सब का मुख्य उद्देश्य सच्चे हृदय से भगवान् की भिक्त करना तथा सादा जीवन व्यतीत करते हुए समाज का उपकार करना था। इन में से प्रायः सभी, और विशेष कर, नामदेव तथा तुकाराम विठोवा के अनन्योपासक थे। महाराष्ट्र के इस भक्ति मार्ग को 'वारकरी-संप्रदाय' का नाम दिया गया है। इस की विशेषताओं में रावा की जगह रुक्मिणी को महत्व देना भी एक है।

राघा वा राधिका की भावना का विकास भी अपूर्व ढंग से हुआ था। ऋग्वेद के समय 'राघस्' वा 'राघा' शब्द ऊपर उल्लिखित 'इरा' व 'इला' का समानार्थक था, अतएव इस का भी प्रयोग उसी शब्द की भाँति घन वा उपभोग की सामग्री के लिए हुआ

करता था और इस के भी मालिक इंद्र थे। १ इंद्र को, इसी कारण, 'सत्यराधाः' र तथा 'राघानां पति:'<sup>३</sup> भी कहा गया है और वे इसी अधिकार के कारण प्रार्थना करने वालों को ऐश्वर्य प्रदान भी करते हैं। परंतु 'श्री' शब्द की भाँति, 'राघसु' शब्द का अर्थ भी सूघरता हुआ, विष्णु की अर्थांगिनी के ढंग से कृष्ण की अर्थांगिनी का भाव व्यक्त करने लगा और समयानुसार निवार्क, वल्लभ एवं चैतन्य के अनुयायियों द्वारा विशेष रूप से दर्शाए जाने के कारण राघा वा राधिका की प्रतिष्ठा अंत में कृष्ण के प्रति प्रदर्शित श्रद्धा के समान. तथा कभी-कभी वढ़ कर भी, दिखलाई देने लगी। पहले भक्तों की भक्ति केवल कृष्ण तक ही सीमित थी, किंतू जिस प्रकार गुप्तकालीन वैष्णवधर्म में विष्णु वा नारायण के साथ लक्ष्मी का स्थान मिला था उसी भाँति निवाकीचार्य के सनक-संप्रदाय में भी राघा की आवश्यकता समझी जाने लगी। राधा का नाम 'हरिवंश', 'विष्णुपराण' अथवा 'श्रीमद्भागवत' तक में भी इस प्रधानता के साथ नहीं आता। 'श्रीमद्भागवत' से केवल यही प्रकट होता है कि वृंदावन में श्रीकृष्ण के साथ शारदी चाँदनी में लीला करने वाली गोपियों में से एक ऐसी थी जिसे उन्हों ने दूसरों से छिप कर भी अपनाया था और जब वह अधिक मानिनी वनने लगी तो उसे भी छोड़ दिया। 'नारदपंचरात्रसंहिता' एवं 'ब्रह्म-वैवर्तपूराण' में इस गोपी को राघा नाम से विशेष महत्व दिया गया है। 8 श्रीकृष्ण की विवाहिता स्त्री रुक्मिणी का नाम बहुत साधारण ढंग से लिया जाता रहा है और, जैसा ऊपर कहा जा चुका है, केवल वारकरी-संप्रदाय वाले विद्रलदेव के भक्तों ने ही उसे महत्त्व दिया है। राधा को कृष्ण के समान समझने तथा उसे विशेष प्रधानता देने के कारण वैष्णव-धर्म में क्रमशः अवांछनीय भावों का प्रवेश होने लगा और अंत में ऐसे संप्रदाय भी चलने लगे जिन के अनुयायी, राघा की सिखयों का अनुकरण करने की चेष्टा में, साधारण स्त्रियों की भाँति शृंगार करना एवं रहना तक उचित मानने लगे।

९ डा० गोस्वामी, 'भिकत कल्ट इन ऐंशेंट इंडिया', पृ० १०५

२ ऋग्वेद, (मं० ४, सू० २९, मंत्र १)

<sup>ै</sup> स्तोत्र राषानां पते गिर्वाहो वीर यस्य ते। विभूतिरस्तु सुनृता ॥—ऋग्वेद, (मं० १, सू० ३०, मंत्र २८)

ह डा॰ भांडारकर, 'वैष्णविष्म, शैविष्म, ऐंड माइनर रेलिजस सिस्टम्स', पु॰ १२३

( 0 )

श्रीकृष्ण तथा रावा वा रुनिमणी को अपने संप्रदाय में प्रधानता देने वाले मूलतः वे वैष्णव थे जो विष्णु वा नारायण के श्रीकृष्णावतार की उपासना करते थे। इस अवतार का प्रभाव, संभवतः वैष्णवचर्म के पूर्नानर्माण से भी पहले से आती हुई सात्त्वतवर्म के वासदेव कृष्ण की प्राचीन परंपरा के कारण, अधिक रहा और विष्णु के अन्य अवतार उतने महत्त्वपूर्ण नहीं समझे गए। अन्य मुख्य अवतारों में से आडवारों ने वामन व वाराह के भी नाम विशेष रूप से लिए ये और कूलशेखर आडवार की, रामावतार के प्रति भी, कम श्रद्धा नहीं थी। इन के विषय में तो यहाँ तक कहा जाता है कि 'रामायण' का पाठ सूनते समय एक वार, एकाकी रामचंद्र द्वारा खरदूपण आदि अनेक राक्षसों का सामना करने का प्रसंग आने पर, उन्हों ने अपनी त्रावंकीर की सेना को उन की सहायता के लिए कूच करने का हुक्म दे दिया और मंत्रियों को यह स्थिति वड़ी कठिनाई के साथ सँभालनी पड़ी। एक दूसरी वार भी इसी प्रकार, लंका में गई हुई सीता को रावण से छीन लाने के लिए वे समुद्र की ओर दौड़ पड़े थे और तैर कर पार करने से वे किसी प्रकार रोके गए थे। <sup>9</sup> श्रीराम के अवतार को पीछे मव्वाचार्य ने भी कुछ महत्व दिया किंतु ती भी कृष्णावतार के सामने इन की प्रसिद्धि अधिक नहीं हो सकी। श्रीरामावतार को सब से अधिक महत्व आगे चल कर 'रामावत संप्रदाय' द्वारा मिला जिस के प्रथम प्रवर्त्तक रामानंद स्वामी थे। रामानंद का रामानुजाचार्य की पाँचवीं पीढ़ी में होना वतलाया जाता है और कहा जाता है कि इन का जन्म प्रयाग के एक कान्यकुट्ज कुल में १२९९ ई० में हुआ था। लड़कपन में इन्हें पढ़ने के लिए काशी भेजा गया जहाँ, पठनपाठन समाप्त कर, वे विशिष्टार्टेती राघवानंद के शिष्य हो गए। परंतु, कहीं वाहर से यात्रा कर के लौटने पर, खाने-पीने के संबंध में कुछ मतभेद उत्पन्न होने के कारण, उन्हों ने अपने गुरु का साथ छोड़ कर एक स्वतंत्र मत की नींव डाल दी।

रामानंद के दार्शनिक सिद्धांत अधिकतर विशिष्टाद्वैतवाद के ही अनुसार थे किंतु श्रीसंप्रदाय के उपास्यदेव नारायण के स्थान पर उन्हों ने राम व सीता को स्वीकार किया

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> हूपर, 'हिम्स अव् दी आडवार्स', पृ० १२–१३

तथा उस के मूल भिततयोग की उपासना एवं अर्चन-विधियों को अधिक महत्व न दे कर प्रवानर्तः भिक्त व भजन की ओर सव का ध्यान दिलाया, रामानंद ने, अपने सिद्धांतीं के अधिक प्रचार के लिए, वैरागियों का संगठन किया और उन के दल में शुद्र वा अन्य श्रेणी वालों को भी, वैष्णव होने के नाते, सम्मिलित किए जाने की व्यवस्था कर दी। रामानंद के प्रधान शिष्यों में ब्राह्मण क्षत्रियों के अतिरिक्त सेना नाई, घना जाट, रैदास चमार व कवीर जुलाहे के भी नाम लिए जाते हैं और सब के साथ, पद्मावती नाम की एक स्त्री की भी गणना की जाती है परंतु, ऐतिहासिक दृष्टि से इन सब का एक समय में वर्तमान रहना अभी तक सिद्ध नहीं किया जा सकता है और प्रमाणों के अभाव में, ऐसी अनेक वातें अभी विवादग्रस्त व संदिग्ध हैं। फिर भी इतना स्पष्ट हैं कि, रामानंद द्वारा प्रचलित मुख्य विचारघाराओं के सीधे वा गौण प्रभाव में का कर, अनेक प्रकार के उपयोगी आंदोलन चल निकले और भिनतक्षेत्र में, कम से कम, निर्गुण तथा सगुण-विशिष्ट, दो ऐसी भावनाओं की सृष्टि हुई जिन से अनुप्राणित हो कर कवीर साहब एवं गोस्वामी तुलसीदास ने सर्वसाघारण जनता तक को अपना लिया । कवीर साहव की मृत्यु कदाचित् सन् १४४८ ई॰ में हुई थी और गोस्वामी तुलसीदास का जीवन-काल सन् १५३२ ई॰ से ले कर सन् १६२३ ई० तक रहा। कवीर साहव का विशेष ध्यान सभी धर्मों के मूल की ओर ही रहा और उन्हों ने सब के लिए सहज भाव वा सहज स्थिति में रहना परमावश्यक वतलाया, परंतु गोस्वामी तुलसीदास ने स्मार्त्तघर्म द्वारा अधिक प्रभावित होने के कारण, हिंदू घर्म के हो अंदर पूर्ण सामंजस्य स्थापित किया और एक ऐसे सामाजिक आदर्श की सृष्टि की जो सव किसी के मनोनुकूल होने में समर्थ हैं। कवीर साहव की कुल रचनाएँ फुटकर हैं, किंतु गोस्वामी तुलसीदास का मुख्य ग्रंय 'मानस' एक प्रवंध-काव्य है।

उपरोक्त दोनों महापुरुषों के अनंतर आने वाली अनेक वार्त परम प्रसिद्ध हैं और उन पर लिखने की आवश्यकता नहीं। वैष्णवधमं वा वैष्णव-संप्रदाय मूल वैदिक भावनाओं को ले कर उत्पन्न हुआ था और कमशः एकांकित, शास्वत वा भागवत एवं पांचरात्र के रूपों में ढलता हुआ अंत में पुनः संगठित वैष्णव-रूप में परिणत हुआ था और उस के उपास्यदेव भी उसी प्रकार वासुदेव कृष्ण से विकसित हो कर, गोपाल होते हुए, विष्णु-नारायण वन गए थे। परंतु आगे चल कर विष्णु नारायण से अधिक फिर श्रीकृष्ण और राधा की प्रधानता हुई और साथ ही राम व सीता का भी महत्त्व बढ़ गया। भिक्त-

संवंधिनी मनोवृत्ति में भी, आगे के प्रचलित उपसंप्रदायों में, आवश्यकतानुसार भिन्नभिन्न परिवर्त्तन हुए और अनेक प्रकार के पूजन प्रकारों की भी प्रधानता होने लगी।
परंतु फिर भी सभी वैष्णवों के प्रित न्यूनाधिक समानता का भाव रखना, भजन व प्रेम द्वारा
अपने आराध्य को प्रसन्न करने की चेष्टा करना तथा इस प्रकार के अन्य अनेक भाव
सभी वैष्णवों को सदा मान्य रहे और रहते आए। वैष्णवों के भिन्न-भिन्न उपसंप्रदायों
में भिन्न-भिन्न भेप धारण करने की भी परंपरा चली आती है और कभी-कभी साधारण
मतभेदों के कारण उन में विवाद वा झगड़े तक के असवर उपस्थित हो जाते हैं, किंतु उच्च
श्रेणी के भक्त छोटी-छोटी वातों को सदा गीण समझते हैं और इन की ओर वे विशेप ध्यान
नहीं देते। सच्ची वात तो यह है कि किसी धर्म वा संस्था की आलोचना करते समय
उस की मुख्य व प्रधान वातों को ही महत्त्व देना उचित व न्यायसंगत होता है। वैष्णवधर्म को हिंदू धर्म के भीतर एक विशेप व स्थायी पद प्राप्त हो चुका है और अन्य अनेक
वातों की ही भाँति उस की 'श्रीमद्भगवद्गीता', 'प्रवंधम्', 'पदावली', 'अभंगों', 'भजनों'
व 'रामचरितमानस' को भी हम कभी नहीं भूला सकते।

## सत्यवती-कथा

['हिंदुस्तानी' के पिछले अंक में रायवहादुर लाला सीताराम जी का किव ईश्वर-दास के विषय में एक नोट प्रकाशित हुआ था। लाला जी इस किव की रचना 'सत्य-वती-कथा' का संपादन कर रहे थे पर उसे अधूरा छोड़ कर वे विगत २ जनवरी को स्वर्ग सिधार गए। उन के देहावसान से हिंदी साहित्य की भारी क्षति हुई है। इस वृद्धावस्था में भी जिस अदम्य उत्साह से वे हिंदी की सेवा कर रहे थे वह अन्यों का पथ प्रदर्शक हो सकता है।

'सत्यवती-कथा' की भाषा अवधी है। अवधी भाषा प्रेम और वीरगाथाएँ लिखने के लिए क्यों चुनी गई यह दूसरा ही प्रश्न हैं। गोस्वामी तुल्सीदास ने इस भाषा का रामायण में जो परिष्कृत रूप प्रदिशत किया है वह शताब्वियों में वन पाया होगा। किव ईश्वरदास की अवधी तुल्सीदास जी की अवधी से ७४ वर्ष पूर्व की है। ईश्वरदास की गिनती श्रेष्ठ कियों में नहीं की जा सकती। भावों और भाषा की हीनता की दृष्टि से उन की तुल्ना इंद्रावती के रचिता नूरमुहम्मद से हो सकती है। इन की भाषा में छंद विठलाने के लिए असाधारण तोड़-मरोड़ करनी पड़ती है। भावों में किवत्व का अभाव है। कहानी का वर्णन भी कुछ रोचक नहीं है। साहित्य की दृष्टि से 'सत्यवती-कथा' नीची श्रेणी की कृति है। पर ग्रंथ का महत्व इस कारण है कि यह उस समय की अवधी भाषा का प्रायः जैसा का तैसा नमूना उपस्थित करती है। जहाँ-तहाँ दो एक प्रयोग व्रजभाषा और भोजपुरी के हैं। पर इस प्रकार के प्रयोग जायसी और तुल्सीदास में भी मिलते हैं।

हस्तिलिखित प्रति आधुनिक है। रूठदार कागज पर काली स्याही से लिखी हुई है। लेखक ने न अपनो नाम दिया है न परिचय और न यह वताया है कि कव और किस प्रति से उस ने नक्ल की। लेखक का ज्ञान परिनित ही जान पड़ता है। स्थान-स्थान पर अजुद्धियाँ हैं। यथाशक्ति इन को शुद्ध करने का प्रयत्न किया गया

है। हिंदी की अन्य हस्तिलिखित प्रतियों की भाँति इस में भी ह्रस्व और दीर्घ स्वरों के भद के ऊपर पूरा अत्याचार किया गया है। शब्द में ह्रस्व स्वर हैं, छन्द भी ह्रस्व माँगता है पर अंकित किया गया है दीर्घ। कई स्थानों पर यह निर्णय करना कि अशुद्धि ग्रंथकार की है कि लेखक की, बड़ा कठिन हो गया है।

पाठकों से निवेदन हैं कि जहाँ छंद न बैठता हो वहाँ ह्रस्व स्वर को दीर्घ अथवा दीर्घ को ह्रस्व करके पढ़ें तो वहुत स्थानों पर छंद ठीक जान पड़ेगा।

कई स्थानों पर अर्थ लगता ही नहीं। कोई दूसरी प्रति मिले तो ऐसे स्थानों का पाठ शुद्ध किया जा सकता है। —संपादक]

श्रीगणेशाय नमः

#### श्रीरामाय नमः

प्रणवौं गणपित मन चित लाई। जेहि सुमिरत मैं मित गित पाई। दया करहु स्वामी शिव नंदा। तोहरे वल मैं करजें अनंदा।। सारद कथा कहीं कर जोरी। मैं न कहावों जे मित भोरी।। हिदंये भइ सुग्यान कइ जोती। अजर होइ जिस निर्मल मोती।। नयन नरायन मुषिह मुरारी। कंठ सरस्वित कहइ सेंवारी।। दोहा—मिन मानिक लैं के चले, चढ़े उदिध भौ नीर।

कह ईसर जग माता, वोहि तलाव वहु तीर ॥१॥

तुह विनु जालप कंठ निरासा । हिदंये मोर लेहु निवासा ॥

कालभंजनी आदि भवानी । प्रसन होहु कछु करों वपानी ॥

अलप वयस मइ मित कर भोरा । वल पौरुष सव जालप तोरा ॥

ज्ञान अर्थ देहु आदि भवानी । दैत्य-दलनि कमलापित रानी ॥

रंड मुंड सव कियेहु निकंदा । मयामोह कर काटहु फंदा ॥

दोहा—इसरदास कवि प्रनवों, हिंपत चित्त हमार ।

भौ सहाय तै जालप, कथा कीन्ह अनुसार ॥२॥ पहिले रामचंद्र कै दाया । तेहि पाछे जालप कै माया ॥ तेहि प्रसाद होइ ग्रंथ रसारा । अपनी मित को जोरइ पारा ॥ कंठ बैठि जो कहइ भवानी। तौ किव अच्छर जोड़ बखानी।। कत्ते दुख किव अंजर पावा। तोभिवहीनउ छेदि लड़ावा।। मूर्ख न जानै अंजर सुद्धी। पंडित जन कह निर्मल बुद्धी।। दोहा—जस कोहार घट नापवै, फोरै राजकुमार।

तैसे मूर्ख न जानई, पंडित करहि विचार ॥३॥

जाहि देस ठाकुर मद होई। ताहि देस भल वसइ न कोई।। जस अकलंकित चौथ क चंदा। तस विवेकि होइ ठाकुर मंदा।। पहिले वोल बराह्मन देई। तब धन सर्व आपु हर लेई।। कंचन काँच वराबिल देखै। पापपुन्य जो सम कइ लेखै॥ सदा लोभ जो करइ मेंदाई। जनम जनम सो नरकिह जाई।। दोहा—जाहि देस अस वर्त, तजत सदा बुद्धिमान।

कह ईसर तह ना बसो, जो पर वेद न मान ॥४॥
जोति एक पंडव के संगा। पाँच आत्मा आठी अंगा।।
भावीं मास पाष उजियारा। तिथि नौमी सो मंगल बारा॥
नषत अश्वनी मेषक चंदा। पंच जना सो सदा अनंदा॥
जोगिनीपुर दिल्ली बड़ थाना। शाह सिकन्दर वड़ मुल्ताना॥
दोहा—कंठे बैठु सरस्वती, विद्या गणपित दीन्ह।

ता दिन कथा अरंभ यह, इसरदास कबि कीन्ह ॥५॥
कह जन्मेजय दुइ कर जोरी। व्यास रिपिय सुनु विनती मोरी ॥
कहाँ गयेज दहु पाँची भाई। सो स्वामी मोहि कहहु चुझाई॥
कवरौ पापी मंद भुआरा। तेइ नहि कीन्हा छानि विचारा॥
देस नग्न छोड़ा परिवारा। कपट पास के धर्म निकारा॥
वारह वर्ष दीन्ह बनवासा। ते पंडव कत लेहि निवासा॥
दोहा—कहु रिषि इन्हके राजा, पूँछत होँ सो तोहि।
कैसे बाढेज पाँडव, अर्थ सुनाओ मोहि॥६॥

सुनु जन्मेजय कहेउ वुझाई। जैसे बाँटिह पाँची भाई।।
कन्द मूल खिन कर्राह अहारा। वर्ष एक गइ रहे केदारा।।
दुसरे जमुना अगम गँभीरा। तिसरे कासी नर्मदा तीरा।।
चौथे वर्ष गये जगन्नाथा। पँचये केदिल सिन्धन साथा।।
छठएँ वर्ष स्यारी का गयऊ। सतएँ सेतुबन्ध कहँ गयेऊ।।
अठएँ झारखंड चिल आवा। मारकंड कर दर्सन पावा।।
दोहा—तेहि देखेउ रीषेश्वर, समिद राउ वइसाउ।

कहाँ चलेउ तुम पंडवा, कहहु आपन सतभाउ ।।।।।
वनोवास विधि हमको दीन्हा। राज पाट पुर सो धन लीन्हा।।
कीन्हा तीर्थ केशव मन लावा। अब स्वामी तुव दरसन पावा।।
तुव देखे मन हर्ष हमारा। कहु स्वामी कछु ग्रंथ रसारा।।
वाढ़ै धर्म मुक्ति गित पाई। जेहि सुने सब पातक जाई।।
मन चित चंचल जीव वैरागी। नारायण बिनु सदा अभागी।।
दोहा—आज महानिधि पावों, गरू हमारे भाग।

सो कछ कहहुँ गोसाई, सुनहु ज्ञान जेहि जागु।।८।।
सुनो धर्म गित राखहु राऊ। कहीं तोहि आपन सत भाऊ।।
दिव्य कथा किन्तु कहीं रिसारा। एक चिन्त सुनु ज्ञान सँभारा।।
मथुरा नग्न जमुन के तीरा। दह दिस सोभित मानिक हीरा।।
घर घर संजा बाजना बोजा। चन्द्र उदय पुहमीपित राजा।।
गुरु ब्राह्मण पूजा पितयारा। दया धर्म से सवा अचारा।।
दोहा—अस धर्माधी राजा, संतित हीन भुआर।

कर्म जो लिखा विवात निह, दोन्ह कन्यावार ।।९।।
पुत्र लागि राजइ सब छाँड़ा । चन्द्रहास कर लीन्हा खाँडा ।।
देस नगर छाँड़ि परिवारा । गये जहाँ वन अगम पहारा ।।
भीतर पर्वत कन्दल आहा । तहवाँ भई कइ शंकर माहा ।।
चारि खम्म रोपा तहुँ जाई । वीको चरण वाँथि तेहि लाई ।।

पवन धूम सो करइ अहारा। ज्ञानी पुरुष धर्म अवतारा॥
वर्षा साका पूज निआरा। तहवाँ तप सो करइ भुआरा॥
दोहा—-दुर्वल दुखीं करंकरी, दहदिसि पवन डोलाव।

साँस नास भो राजा, सूझी वचन न आव ।।१०।।
जब राजा कछु वचन न बोला। तब महेस कर आसन डोला।।
चले महेस तब ज्ञान सँभारा। डक डमरू षडंग आधारा।।
चन्द्र लिलाट जटा महँ गंगा। घरे सीस फिन बोभित अंगा।।
डमरू खड्ग बीभित विभेसा। छाला सींगी सोह महेसा।।
भैरों रीठी लिये जप माली। चले तहाँ जहँ तप कर भारी।।
दोहा——निमिषि एक मह आये, ताहि तपाके पास।

बहुत कव्ट जब देखा, संकर उपजी त्रास ॥११॥

कहा महेस मोरे मन चीता। उठ राजा तइ तप सन जीता॥
साधु पुरुष उत्तिम गित तोरी। मन इच्छा में पुरवर्जे तोरी॥
तो कहें परसंन भये नरनाहा। सो देइ जो मन तोरेइ माँहा॥
गरुअ कव्ट तइ तप तनु कीन्हा। तो में आपन दर्सन दीन्हा॥
तो सन राउ कहेंउ का गोई। तोहिसम तुल पूजइ ना कोई॥
दोहा—रथ तुरंग घनु कोटिन्ह, जौ मागिस में मंत।

जो मन इच्छा तोहिरे, सो मैं देव तुरंत ॥१२॥

सुनु स्वामी सिव संकर जोगी। पुत्र लागि मैं भयेउ वियोगी॥

पुत्र लागि मैं तजा भेंडारा। देस नगर छाड़ा परिवारा॥

पुत्र लागि मैं तप तनु साधा। पुत्रह लागि चरन अनुराधा॥

देस देस मोरि चर्चा होई। पुत्रहीन भल बोल न कोई॥

कौन पाप है पुर्वज केरा। संतित विना सो धंक कुहेरा॥

दोहा—पुत्र छांड़ि नींह मार्गी, जात वार्ट संसार।

नर्क उधारह संकर, कैसे छैहो सोच हमार॥१३॥

महा पाप तै पु्रिंबल कीन्हा। सो महेस सब कहवे लीन्हा।।

सुत तू ब्राह्मण में दिल जारे। सदा बाट बन खंडिह पारे।।

विमु अपराध हते घर नारी। विप्रन वृत्ति कटाए झारी।।

बालक बाछा कपिला गाई। विगर विगर बघेहु तू जाई।।

सदा अनेति कीन्हे तइ बानी। उर के सजन स्वामी गुर ज्ञानी।।

दोहा—येहि पाप से राजा, होई नकं निवार।

दोहा—यहि पाप से राजा, होई नक निवार । वर्त एकादसी केन्हहु, ताते भयेंड भुवार ॥१४॥

ऐसा जिन विधि लिखा लिलारा । नास्ति पुत्र घर तोहरे वारा ॥ जोग जतन तप कछु ना होई । आपन कर्म भर्ज सब कोई ॥ सेवा जतन किये तें मोरी । काहे न आस पुराऊँ तोरी ॥ अछत मंत्र ले सीख तें मोरा । कन्या एक ग्रह जन्मी तोरा ॥ नाव कहाँ में हृदय विचारी । सत्यवती सो अति सुकुमारी ॥ अति रूपवती होइहि राया । सत्यवती सदा चित दाया ॥

दोहा-जाहि राय घर आपने, चित जिन करहु निरास।

देउँ असीस में भाव सों, में गवनों कैलास ॥१५॥

जो कुछ बाटै कर्म हमारा। सो सब भुंजब इहि संसारा॥ वर्ष साठ भइ तुव मन लावा। अब स्वामी तुव दर्सन पावा॥ अंतरजामी जानि न जाई। मो कहेँ दया करहु चित लाई॥ माँगन मोर देह कछु थोरा। नरक नेवारह इांकर मोरा॥ जोती कला जो जानै धर्मा। सोउ न पावै सिव कै मर्मा॥

दोहा--सो महेस में देखा, बिनवों दोउ करजोरि।

जनम जनम तू दाता, आस पुरावो मोरि ॥१६॥

सब तुहार में चितउव काजा। जन्म नेवारन जाइहि राजा॥ अस किह स्वर्गलोक सिव जाई। राजा नगर में पहुँचे आई॥ हाट हाट गो सीहदुआरा। पाटउ परिगै बैठ भआरा॥ सव रानी कीन्हा पत्रधारी। सव मिलि सिर आरती उतारी।। सव भेरी पट बाजन बाजा। देस देस के आर्वीह राजा।। दोहा—आदर सो सब संपदा, लेइ बइसाए पाट।

प्रीति रोति कौतूहल, बोर्लाह बाम्हन भाट ॥१७॥ आदर सो तब विप्र बोलावा। होम करें के कुण्ड बनावा॥ होम जाप कइ संकलप कीन्हा। अह निस दान विप्रन कहें दीन्हा॥ आनंद भए सोस्ती किह जाई। तब रार्जीह पुरान सुनाई॥ संध्या काल आइ संगताई। चला लोग घर विदा कराई॥ गये स्त्रीपित जहें आछं रानी। ता कहें गर्भध्यान देह जानी॥ सो तब वर्ष एक चल जाई। जन्मी सत्यवती जग आई॥ दोहा—देव लोक निहं कन्या, अते रूप अवतार।

हर्षत भा राजा तब, दिन दिन मंगलचार ॥१८॥
वर्ष आठ के भई कुमारी । धर्मपंथ करई समझारी ॥
सुर्ज किरन किनु जीतइ चहुई । ताकर रूप वर्न को कहुई ॥
दिन दिन भित्त करी सो गाई । पूजै संकरही मन लाई ॥
नाना फूल टोरि भरि हाँथे । फूल चढ़ावै सिव के माथे ॥
ऐसे रंग रहै दिन राती । करइ मनोहर वह विधि भाँती ॥
दोहा—अस कन्या जग जनमी, करै धर्म चित लाइ ।

सिवसंकर वह बिनु पूर्ज, कैसेह अन्न न खाइ ।।१९॥
जहवा कन्या कर असनाना । ताहि सरवर को कर वपाना ॥
चारेउ घाट वेंधाइ पाषाना । भीतर गहिर को अंतर जाना ॥
पुरइन लागी बहुत सेवारा । ता मेंह मच्छ कच्छ घरियारा ॥
कहर केलि तह चकवा हंसा । वहु विधि भेंवरा कर विलासा ॥
जल के जंतु जानि नींह जाई । नाना पंछि रहें तेंहि ठाई ॥
दोहा—चारिह पास बहुत बन, कतह न देखी भंग ।

सस्ती चार संग तहवाँ, होई ते अनवन रंग ॥२०॥

कहइ युधिष्ठिर दोइ कर जोरी। मारकंडे सुनु विनती मोरी।।
कहत डेराउँ पास तुव वैसे। ता कर पुरुष भएउ दह कैसे।।
सो चरित्र सुनुवे मन लागा। तुहरे कहत छूटि वैरागा।।
जब स्वामी तुम कहा बुझाई। सुनतै मोर सो हृदय जुड़ाई।।
कडन पुरुष सो भयेउ विवाहा। कह स्वामी रिष यहि के ताहा।।
दोहा—गयउ कष्ट भाइन के, पूजी आस हमारि।

कस चरित्र हैं आगे, सो सब कहुं विचारि ॥२१॥

सुनं धर्म गित कहाँ विचारा । वेद विदित पित इन्द्र भुआरा ॥

तेहि के पुत्र वंस भे चारी । जल मल रितुवरन अहंकारी ॥

महावली औ स्याम सरीरा । तेजवंत गुण ज्ञान गॅमीरा ॥

निषि सुमेर जैसेन जग माहाँ । तैसेहि महिमा चारिह पाहाँ ॥

मित सरूप चारों वलवंता । नेम धर्म सो कर्राह अनंता ॥

दोहा—एक दाता एक पंडित, गावत एक रसार ।

रितुवरन भववावा, चारेहु महें सुकुमार ॥२२॥
अहि निस कर्राह सो विधवत रंगा। एक देव सब चलु व्याधिन्ह संगा॥
चारों वरन लीन्ह संग लाई। चिता स्वानि लीन्ह डोरियाई॥
जेहि वन दंती कर्राह चिकारा। तहवाँ मों सब कर्राह पुकारा॥
पर्वत स्मिंग चढ़े सब धाई। कहत पुकारत जंतु पराई॥
छोड़ा सो नहा लीन्ह गोह नाई। भारा सावज जगिन न सिराई॥
दोहा—सब केहु लीन्हा सावज, गये लोग गृह माहि।

रितूवर्न वनवन झला, वैठि नीवि की छाहि ॥२३॥ खन एक माह उठा अकुताई। कोस पाँच गो अधिक भुलाई॥ तहवाँ देखा वन अँधियारा। अँधकाल वन अगम पहारा॥ देखों जंतु तहाँ लेहि त्रासा। तेहि उर लागि न भूषि पियासा॥ दह दिसि हेरत अकनव जाई। कल्पवृक्ष देखा तेहि ठाई॥ तीस कोस लेहि ता करि डारा। ऊपर ऊँच उए जह तारा॥ दोहा--ऐस वृक्ष मिह मंडल, कवहुँ सुना नीहं कान।

रितुवर्न तहाँ वितवै, कर लीन्हे घनु वान ॥२४॥
फोरि फोरि हेरै पेड़ के पासा । चढ़ा तुरित सो गयो अकासा ॥
पलव डार भइ वइसा जाई । देस भूमि चितवै चित लाई ॥
चितवै पूर्व दिसा बन माहाँ । सरवर एक देख अवगाहा ॥
तहवाँ कन्या करिह धमारी । एक चिन्त करि रहा निहारी ॥
देखत मोह ताहि तब आई । परत डारि घरि रहा समाई ॥
दोहा—करिह मनोहर कन्या, ग्रीवर एक एक हार ।

वहा---कराह मनाहर कित्या, प्रावर एक एक हार । हाँथ फूल कर गोंद्रुवा, एकहि एक घोमारि ॥२५॥

रितूवर्न मन कहै विचारी। अते रूप निह देखा नारी।।
अते रूप हम सीता देखी। एकर भाव न जाइ विलेखी।।
की तप करें कि नारी आई। की पंचारी रही छपाई।।
की देवन्ह की कन्या होई। की चंदावती राधा सोई।।
की मंदोदरी कुन्ती आही। अधिक रूप एकर सब चाही।।
दोहा—ित्रभुवन की नारी जत, सब कुरूप एहि पाय।

ऐसिन रानी जाहि घर, धन्य पुरुष जग माहि ॥२६॥

मन डोला तव कन्यहु केरा। छाँड़ि खेल तव यहु दिस हेरा।।
एक सखी देख पल्लव डारा। चिकत ह्वं के सवन्ह निहारा।।
एक सखी कह मोहि अस भावा। रामचन्द्र जनु देखन आवा।।
की ब्रह्मा हरिहर की माया। की हनुमन्त भिभीषन आया।।
एइ हमारी देख सरीरा। चलहु सिखड आगम गंभीरा।।
दोहा—एक चित हमें चितवं, जस जोगी चित जोग।

धर्म न जानेसि पापी, कहिस कौन तें लोग ॥२७॥ जस ब्राह्मण कै ब्रती कढ़ाए। जस पोपरी कर भाट जिताये॥ करइ विश्वास जो रहै छिपाई। जोवन डाठा देइ लगाई॥ जो नर तील नाप दे घाटी। फरत आम जो डार काटी।।
सरन काठि के जो नर देई। आन क सर्व(स) आपु हर लेई।।
भाइ भाइ सो विग्र लराव। पर तिरिया से रंग बढ़ाव।।
दोहा—ऐसन पाप ताहि के, पर दारा नग्न निहार।

तै कबहूँ नाहिन सुने, गुरु सों ज्ञान विचार ॥२८॥ पापी वात कहाँ का तोहीं। आपन कष्ट कहेिस ना मोहीं॥ वाघ सिंह उर चढेिस रूखा। तस आपन कहु सो सै दूपा॥ की तै भूलि परे सिव आनन माहीं। की वाउर चढ़िस बौराई॥ जस पातक होइ म दिस जारे। जस पातक होइ गाइ के मारे॥ ऐसिन पाप तो कहाँ होयखें। कपट रूप परितिरिया देखे॥ दोहा—उतरु चोख तैं पापी, अपने घर तै जािह।

दारुन श्राप देउँ तोहि, जो हो रिस हम पाहि ॥२९॥
अधिकउ हेरइ मन चित लाई। अंबर लेइगा पवन उड़ाई॥
तब कन्या पहुँची जल धाई। श्राप एक दिहु सवन कोहाई॥
कुष्टी होस महा तें पापी। दुख जे जाल होहि संतापी॥
एक निमिखि भोए विद्यानी। धनुही पसो नक्कन बहु पानी॥
पाप कही जत मेदिनि माहाँ। सबै पाप पापी तोहि पाहाँ॥
दोहा—ऐसन फल सो पावै, कहै सखा मन लाइ।

नग्न नारि जो देखें, सो नर नर्कहि जाइ ॥३०॥
व्याधि अंग व्यापित सब गाता । निमिषि एक मोपर अविधाता ॥
येघत झिम हाँथ गो टूटी। सब ही अंग पीव वह फूटी ॥
अत बड़ कष्ट कहा नींह जाई। खन उठ खन परे मुरछाई॥
समुझे सुख औ घर ही नारी। समुझे राज पाट सब झारी॥
तन भो ताकर विकट विभेषा। कह कासों घर पठवों संदेसा॥
दोहा—गरू कष्ठ भौ ता के, रहे रहिक तहाँ सोई।
दगिंघ वरें तन भीतर, पन पन उठुठ रोई॥३१॥

रोवं व्याघी बहुत पुकारी। छोहन्ह विछरोवं सब झारी।। वाघ सिंह रोवत वन माहीं। रोवत पंषी बहुत अनाहीं।। जन्तु अनेक सब रोवं आई। रोवत वानर हिंदय ठठाई।। रोविह मृगी वन वालक छोड़ी। सुन कन्या तहें देखन दौड़ी।। कहा व्याधि तै अवगुन कीन्हा। गरू श्राप तै मोकहें दीन्हा।। दोहा—विषम वियापत काय आ, परा विषम सर भार।।

अव देउँ कह रे कन्या, कहिआ मीछ हमार ॥३२॥ चन्द्र उदय कै कन्या आही। जो तैं जाइ विवाहस ताही॥ तोहि आमोछ परम गित होई। अंतर चीक कर चींह कोई॥ कह व्याधी मीहि चलें न जाई। अजगृत वात कहें चित लाई॥ माथे लेड बहुत के भारा। अवर पारि को निमजें पारा॥ लिखा होइहि तो मिलहें आई। विधि परपंच जानि नीह जाई॥ दोहा—जाहु कन्या तुह सरवर, खेलहु जाइ धमार।

विधि वियोग जेहि दोन्हा सो, मोरि करहि गोहार ॥३३॥ अस मुनि कन्या सरवर आई। व्याधी तहाँ परा मुरछाई॥ वहुत गंध व्याधी तन होई। वाघ सिंह तेहि खाइन कोई॥ चन्द उदं पुहमी पित राऊ। खेलत अहेर ताहि वन आऊ॥ परी गंधि राजा की नाका। राजा सिहत महथ मुंह ढाका॥ व्याधी गंधि सकल वन वेघा। राजं कहा करिय असमेधा॥ दोहा—चलह महथ घर जाइये, दीजं दिछणा दान।

नेम धर्म करि गई चितल, सुनिये वेद पुरान ॥३४॥
मिह्य कहा भल बोलु गुसाईं। चलहु चोप घर घोर कुदाई॥
सन्ध्या घरे भई नरनाहा। बाध सिंह छोड़ा बन माहाँ॥
दुनरुज नाके रिचत माना। ठोकि तुरंग गये सनधाना॥
नगर समीप जो मिला अहेरा। मरजादा देख सावज केरा॥
देखत राजा छर चिल जाई। उत्तरि तुरंग वइस सुताई॥

दोहा—तेहि छन विप्र वोलावा, कुण्ड खनाय सवार । होम जाप करि राजा, दीन्ह दच्छिना झारि ॥३५॥

गंधि लागि देहि राजै दाना । गंधि लागि सुन बेद पुराना ॥ द्रव्य दान विप्रन कहें दीन्हा । आदर किर तब विदा कीन्हा ॥ नेम धर्म सब कीन्ह अचारा । ता पाछे वइसे जेवनारा ॥ चौका ऊपर गे बैठ भुआरा । कन्या विना न कर अहारा ॥ दूत एक तब पठवा धाई । सत्यवती गै आन बुलाई ॥

दोहा--सुनि के दूत चौंक गा, कन्या भेंटी जाइ।

कहै दूत सुनु कन्या, राजा अन्न न खाइ ॥३६॥
सुनुसि दूत तोहि कहाँ बुझाई । नाजहु पुजऊँ वाल कन्हाई ॥
नाजहु पुजऊँ देव गनेसा । नाजहु पुजऊँ सदित महेसा ॥
नाजहु ब्रह्म चरन लै परऊँ । नाजहु ज्ञान ध्यान महं घरऊँ ॥
नाजहु पुजऊँ विट्ठल देवा । नाजहु करहूँ जोति कै सेवा ॥
नाजहु सरवर निम जो जाई । नाजहु अरघ देहु चित लाई ॥
दोहा—इतना देउ विन पूजै, कैसे मैं घर जाऊँ ।

विनती कहव मोरि गै, राजा अन्न जे खाई ॥३७॥
अस सुनि वचन गये घर दूता। राजा आगे सब कहा निक्ता॥
नाजहु शंकर पूजा करऊ। नाजहु ज्ञान घ्यान वित घरऊ॥
अस सुनि राउ मर्नाह विलखाना। अज्ञा भंग कहिस मितमाना॥
कहीं दूत तोहि अरथ वखानी। का पूजे देहु सागर ग्यानी॥
का पदान पूजत सब कोऊ। मात दिता जस हिर हर देऊ॥
दोहा—जाहु दूत तू चोखे, जहें वह कन्या आहि।

वनखंड है जो ब्याघी, कन्या सोंपहु ताहि ॥३८॥ गए दूत कन्या के पासा। वात कहें चित उर घरि साँसा॥ जो तुह कहा कहा मन लाई। तुह सों राजा वहुत रिसाई॥ तुह तो बचन राय कइ बोली। अब आउह बनखंड अकेली।। तोसों कहों एक निज मंता। सोपों तोहि जहां तोर कंता।। नाहीं नाक विधाता कीन्हा। तुह अस सुन्दर बनखंड दीन्हा।। दोहा—आपन कर्म सब भजु, जो विध लिखा लिलार।

जन दुख छाँड़ह कन्या, सेवह ब्याध भतार ॥३९॥
कन्या वचन दूत कर जोवा। सुनत संदेस नयन भरि रोवा॥
ता पाछे कहु आचर भारी। कहेउ तात मार्ताह एक वारी॥
जत वाटै कुटुम्व परिवारा। कहेउ असीस मोरि पित हारा॥
वरजेहु पितिह मरै जिन रोई। जनु वैरागी दुवंल होई॥
वालक वेदन माय पै जाना। सुख मोके दुख सहा अपाना॥
दोहा—पंथ दुरंतर भेया, घर गवनव तु चोख।

कंत पास जाती हो, कहत लागु जिन दोष ॥४०॥
नीर्बि डारि एक लीन्हा तोरी। व्याधी पास चली कर जोरी॥
झरें नीर तब दूनों आँखी। या सब रिसक रीहा कई माछी॥
व्याधी उलट देख तब नारी। गछ गछ तें कन्या सुकुमारी॥
मैं व्याधी व्यापित मोर अंगा। तें निर्मल जस पटतर गंगा॥
तोरी श्राप भयो अस हाला। कष्ट अनेकन दुख जंजाला॥
दोहा—ऐसेन मैंसे तापी, कही दुःख अब काहि।

वाघ सिंह तोहि खाइहैं, कन्या ते घर जाहि ॥४१॥
तोहि छाँड़ि अब में कित जाऊँ। माई वाप सो पातु उठाऊँ॥
में आज्ञा पर दास तोहारी।....॥
जस ब्रह्मा हरि हर गुर देवा। आज्ञा मानि करौं तुव सेवा॥
अहि निसि चंदन फूल चढ़ावों। तो में वालसती कहँलावों॥
अंवत फल में आनि खिलाऊँ। सीतल जल तुव आनि पियाऊँ॥
दोहा—चौदह वर्ष वृक्ष तर, रहते साग अधार।

जीव की नाई सेवी, कन्या करइ सुसार ॥४२॥

अह निसि कष्ट दुअह के अंगा। मस माछी तन खाइ पतंगा॥ वाघ भालु तहेँ देत चिकारा । चहुँ दिसि फेकरइ वहुत सियारा।। वरषे जलघर वहै वतासा। चमकत विजुली ठमकु अकासा।। गरजै सघन रात अधियारी।देखि भयावन तरसै नारी।। कोटिन बूंद परै तनु गाता। वोठा डासन वन कर पाता।। दोहा--विनती मोर कंत सुनु, तजउ ठाउँ नरनाह।

वहुत कष्ट भे तिन्ह को, कह ईसर मन माह ॥४३॥

सुनिस कंत तैं कहा हमारा। काल्हि गयउँ मैं पर्वत पारा।। प्रभावति तीरथ देख अवगाहा । सर्वाह देवता आर्छाह ताहा ।। इन्द्र कन्या तहें कर्राह घमारी। तहाँ अनेक रिषीव्वर झारी।। होम जाप तहेँ संकलप होई। गन गंधरव गार्वीह सब कोई।। शंख ताल वाजै दिन राती। करें मनोहर बहु विधि भाँती।।

दोहा-- ब्रह्मा सहित किन्नर, सुनींह वेद पुरान। चलहु कंत संग मोरे, करि आई अस्नान ॥४४॥

कहा व्याधि में चलें न पारों। कैसे तीरथ जाइ अवधारों॥ पेट पीठ मोरि रहलि सुखाई। चरन खाँगि मोहि चलो न जाई॥ नैन हीन में पंथ न चीन्हा। भीतर अंग व्याधि घर कीन्हा।। भीतर मोर कलेज सुलाना। अब तब हंस जे करींह पयाना।। परेउ भयावन ओ घट घाटा। वहुत कष्ट कन्या मोहि वाटा।।

दोहा-तें लै तीरथ करावसि, करिस नर्क उद्घार। सत्यवती सत्य देखाउ, कीर्ति रहै संसार ॥४५॥

मनिस तीर्थ ले चली उठाई। काँथे ऊपर तब लीन्ह बैठाई।। चित्र विचित्र कहा नींह जाई। वोलै का घरे कुरि की नाईं।। तीजे पहर लेहि गौवन माँझा । तीरथ पासा परिगो साँझा ॥ मंडप रिषी सूरी चढ़ि वैसा। देउर ऊपर कलस सोभै जैसा।।

दिकुरी मारग सीकी मुहाई। तेहि ते राखा मुरिरी चढ़ाई॥ ऐसन तप सो करें विभेसा। चलत पंथ तिन्ह लागी ठेसा॥ दोहा—कवन जाति तैं पापी, तै मोरे वल ज्ञान।

बहुत क्रोध करि श्रापा, तोर निकसें प्रान विहान ॥४६॥ जो में सती ज्ञान गुनवंती। तीन भुवन होखै निजु राती॥ सत्य सुकृत जो बाट सरीरा। होखौ रजनो अगम गंभीरा॥ रजनी गत जो होइ विहाना। संकर ऊपर तजीं में प्राना॥ सत्तहु ते भयऊ अधियारा। सूझै स्वर्ग न श्रीतु पताला॥ परम जोति जहँ करें वसेरा। तहँ बहु परिगा धुन्ध कुहेरा॥ दोहा—ऐसव सत तेइ उंटवा, रहेउ धर्म संसार।

तैंतिस कोटि देवता, सब के भा अँधियार ॥४७॥

स्वर्ग लोक ब्रह्मा कर थाना। बैसे देव और परघाना॥
छन एक अनुमित कीन विचारी। चले तहाँ जहेँ सती कुमारी॥
ब्रह्मा सिहत चले त्रिपुरारी। गन गंधरव किन्नर चले झारी॥
गिरजा सिहत चले त्रिपुरारी। औरौ देव चले सव झारी॥
नारव सिहत बरह्मा आए। गन गंधरव हिमवंत सिघाए॥
वोहा—चाँद सर्प तारा गन, और और सब झार।

अंधकाल कीन्ह कहू काहे, कन्या कहो विचार ॥४८॥

जहें वारिष पर है तप साघी। ताहि पंथ लेइ आयह व्याघी।। अंग भीरि गा तिर्नाह गुसाईं। मैं नींह जानीं घमं दोहाई।। पुरुष मरें रे दीन्हा श्रापा। सो सुनि मोरा हिदंय काँपा।। रिषि बोला दीन्ह होषो माना। मैं बोला जिनि होउ विहाना।। अब तौ पलटा भाग्य हमारा। जब देखा हरि चरन तिहारा।।

दोहा—सव देवता वैठह, सुयस एक अव लेहु।

कुष्टी कंत मोर है, सो सुन्दर करि देहु ॥४९॥

कैलासन करवाल मुरारी। तो तैं सती सत्य वर नारी॥ जाकर पुरुष नयन कर अन्या। कुष्टी कुवज औ वाउर वंघा॥ वाट न सूझ चरन कर पंगा। भुअवर हीन रोग जेहि अंगा॥ ऐसन कन्त जाहि कर होई। सेवा कर सती जग सोई॥ नीक सुन्दर के नींह सेवै। अपना के जो सती कहावै॥ दोहा—महा सती तो सीता, तेहि पटतर मित तोर।

फेर अघार नीक कर, कहाँ राखु चित मोर ॥५०॥
जो मैं सती जाइ अधियारा। होइ बिहान सकल संसारा॥
हरषे बहाा संभु मुरारी। ईश्वर दास किव सरन तिहारी॥
तव व्याघिह कराइ अस्नाना। भा कुवाँर जस वारंह आना॥
गो पातक जिर कै भौ छाया। अति स्वरूप निर्मल भो काया॥
कुवँर देखि हरषी तव नारी। हरपित सबै देवता झारी॥
दोहा—तैंतिस कोटि देवता, सब के भयेउ उछाह।

जै मुनि लगन निरूपा, भो दुनहुन का व्याह ॥५१॥

न्नह्म दण्ड तहें खंभ गड़ावा। तरवाधो तिन्ह माडव लावा॥

वालू कर तहें चौक पुरावा। श्रावन एक घरी वीरवावा॥

कलस कमंडल भरि घर पानी। दिआ साज घरा तहें आनी॥

कुवर कुवरि के रोचन लगावा। पारवती उठ मंगल गावा॥

कीन्ह नहावन वर औ नारी। पहिर पटंबर दीन्हा झारी॥

दोहा—वर कन्या वैसवा लइ, चौक उपर तव आनि।

कैसो अस्तुति वर्ज मुनि, कर्म कीन्ह मन जानि ।।५२॥
सव देवता वैसे वरिआती। ब्रह्मा विष्णु वहस वहु भाँती॥
वर कन्या सों कलस पुजावा। देवन तहवाँ संख वजावा॥
जे मुनि वैसल वेद मनार्वाह। व्यास परासर वेद पढ़ार्वाह॥
रित्तूवर्न मन भयउ उछाहा। सेन्दुर बन्दन भो तव व्याहा॥
मंत्र बोलि कर गाँठि जोराई। विरंजीव कह आशिष पाई॥

दोहा—ऐसी भाँति देवतन्ह, दुनहुन का कीन्हा व्याह।

नर्क जात हरि राखा, किहं ईश्वर मन माँह।।५३॥

किर विवाह प्रभु दाइज दीन्हा। लक्ष टका कर संकलप कीन्हा।।

जंटी तीर्थ औ बहुत अनंता।....।।

लाख गायें अरु भइसि हजारा। दुइ सौ दीन्हा निकट दुओरा।।

सोन रूप देइ अरसठ भारा। हीरा मोति गनइ को पारा।।

वेदन गिरिन हुलाखेउ गाँऊ। जैसन इन्द्र स्वर्ग कर राऊ।।

दोहा—जाहु तुरत घर आपने, ई सव लेहु गिनाइ।

वहुत दुःख तुम देखा, अब सुख भोगहु जाइ ॥५४॥

कह कन्या केसव से बाता। तुम हम कहँ दीन्हा अहिबाता॥

चन्द्र उदय के जनिमं बसा। तुम भोरी ईछा पुरई आसा॥

जा कहँ परसन हों रघुराया। देव लोक ताके कर माया॥

जाके कुमाया करहु गोसाईं। सो तो सदा नर्क महँ जाई॥

तव नारायन दिआ जै मारा। हरियत भो तव नारी कुमारा॥

दोहा—तत यन विदा कराइ सब, चोषे कीन प्यान।

तैंतिस कोटि देवता, गये स्वर्ग अस्थान ॥५५॥

बदे नगर दिन दुइ महँ आये। पैठत नगर सगुन भल पाये॥

हाट हाट गोसींह दुआरा। पाटेउ पिर्ग वैस भुआरा॥

जननी पिता भेंटु तब जाई। दौरि दौरि ग्रिव लागे घाई॥

जन परिजन पाव तर पारा। हाँथ इष्ट गिह अंक मेंह घारा॥

समिद लोग घर कैसे जाई। सत्यवती लेइ रानी भेंटाई॥

दोहा—उहवाँ गावींह युवती, करींह मनोहर वार।

सभा पुरी तहाँ वैसे, भाइन सहित भुआर ॥५६॥ पन एक वैसा दिया आना। कर उठाइ सब ही देहु पाना॥ कहैं कवित जो भाट सुनावा। जो मनसा भो सो फल पावा॥ सव कर विदा कीन्ह अस्थाना। विसरे जन कहें दीहों दाना।।
ता पाछे वइसे जेवनारा। भोजन करि तव उठा भुआरा।।
पान लेइ तव मंदिर जाई। सत्यवती आछे जेहि ठाईं।।
दोहा—सत्यवती औं कुँवर दोड, पाए सुख औ राज।

पुन्य कथा जे यह सुनै, ताकर हो सिद्धि काज ॥५७॥
सत्यवती कथा सुनै मन लाई। महा पाप ताकर खो जाई॥
जेहि सुने चित उपजै ज्ञाना। जानहु सुना सो वेद पुराना॥
द्रव्य दान विप्रन कहेँ दीन्हा। आदर किर तव विदा कीन्हा॥
नेम धर्म सब कीन्ह अचारा। जनु दर्सन भा देव गोपारा॥
सबै तीर्थ कीन्हा अस्नाना। कीन्ह तीर्थ अरु दीन्हा दाना॥
दोहा—सहस्त्र नाम जो सुनै, कहत कथा फल पाउ।
कोटि तीर्थ जनु कीन्हा, इसरदास किव गाउ॥५८॥

इति श्री सत्यवतीकथा समाप्त ॥ लिखितं आधार

# हिंदी भारत की राष्ट्रभाषा है

### [ रावराजा रायवहादुर पंडित श्यामिवहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुक्तदेव विहारी मिश्र ]

इस विषय पर विचार करने के पूर्व भारतीय प्रांतों की १९३१ वाली जनसंख्या जान रेना आवश्यक है। इन का विभाजन हिंदी-भाषी तथा इतर प्रांतों पर किया जाता है। गारत की पूरी जनसंख्या १९३१ की गणना में ३५,२९,८६,८७६ थी। इस में से देशी रयासतों की संख्या ८ करोड़ से कुछ अधिक है।

( ? )

#### हिंदी-भाषी प्रांत

| नाम प्रांत              | १९३१ की जनसंख्या |
|-------------------------|------------------|
| युक्तप्रांत             | ४,८४,०८,७६३      |
| विहार-उड़ीसा            | ३,७६,७६,५७६      |
| पंजाव '                 | २,३५,८०,८५२      |
| मध्यप्रांत-वरार         | १,५५,०७,७२३      |
| दिल्ली प्रांत           | ६,३६,२४६         |
| अजमेर-मरवारा            | ५,६०,२९२         |
| हिंदी रियासतें (प्रायः) | ۷,,00,000        |
| जोड़                    | १७,६३,७०,४५२     |

#### हिंदुस्तानी

(२)

#### म्रहिंदी-भाषी प्रांत

| नाम प्रांत                    | १९३१ की जनसंख्या |
|-------------------------------|------------------|
| वंगाल                         | ५,०१,२२,५५०      |
| मदरास                         | ४,६५,७५,६७०      |
| वंवई-सिंघ                     | २,१८,५४,८४१      |
| कु <sup>र्ग</sup> ,           | १,६३,३२७         |
| पश्चिमोत्तर सीमा प्रांत       | २४,२५,०७६        |
| वलूचिस्तान                    | ४,६३,५०८         |
| <b>बासाम</b>                  | ८६,२२,२५१        |
| वर्मा                         | १,४६,४५,९६९      |
| अहिंदी-भाषी रियासतें (प्रायः) | ३,००,००,०००      |
| जोड़                          | १७,४८,७२,९९२     |

इन तालिकाओं से प्रकट है कि दोनों भागों की जन-संख्याएँ प्रायः समान हैं, किंतु एक में एक भाषा है, और दूसरे में प्रायः सात भाषाएँ हैं। दिल्ली, युक्तप्रांत, विहार, और मध्य-प्रांत एवं मध्यभारत के भाग हिंदी के केंद्र हैं, तथा पंजाव, राजपूताना, और काश्मीर इस के वहिरंग प्रांत हैं, जहाँ हिंदी का ही प्रचार है। अंतरंग और वहिरंग प्रांतों में वोली का थोड़ा-सा भेद अवश्य है, किंतु वहिरंग प्रांतों में भी हिंदी ऐसी दृढ़ है कि वहाँ के लोग अपने प्रांतों को हिंदी के लिए वाहरी कहा जाना पसंद न करेंगे। भाषा ग्राम-ग्राम प्रति कुछ-कुछ वदलती चलती है, और प्रांतों में यह भेद वहुत कुछ वढ़ा हुआ देख पड़ता है, किंतु हिंदीपन में कोई संदेह का नाम नहीं है। ग्राम्य और नागर भाषाओं में भी वहुत कुछ अंतर होता है, किंतु हिंदीपन सव कहीं वर्तमान है। सभी देशों की प्रांतिक आदि भाषाओं में ऐसे अंतर होते भी हैं। जिला लखनऊ और हरदोई की ग्राम्य भाषाओं के दो उदाहरण यहाँ दिए जाते हैं।

जिला लखनऊ में इटौंजा महोना की साधारणी भाषा:---

काल्हि रामलीला क म्याला द्याले गैन, तउ भाई ऐसि चकल्लस भइ कि तवेति फड़िक उठी। एकु घोड़ौना विगरि क अइसी वहसी दौरह लाग, अउ सिहसऊ लाख लाख सँभारै क पिंडयान, मुल उ हाथे न आवा। जेते मेलहरी रहईँ, सव अइसी वइसी भागित घूमे। कोई आघु घंटा में कौनिउ जतन ते पकरा ग।

( 7)

जिला हरदोई में भगवंतनगर मल्लावाँ की भाषाः—

किंह रामलीला को मेला देखिबे क गैनु, तउ भाई ऐसी चकल्लस भई कि तिबयित फड़िक उठी। एकु घोड़ बिगरि उठो, अउ हियाँ हुवाँ दउरन लगो। विह को सहीसु सँभरिबे क लाखु लाखु पिछयानो, मुलउ हाथ न आवो। जितने मेलहरी हते, सब हियाँ हुवाँ भगित फिरे। कोई आधे घंटा में बड़ी जुगुति ते पकरो गओ।

साधारण लोग दूसरे-दूसरे ग्रामों की भाषाएँ वोल नहीं सकते, किंतु समझ सुगमता-पूर्वक लेते हैं। यह अंतर प्रांतों में अधिक वढ़ जाता है। यहाँ तक कि साधारण लोगों की वोली पूर्णतया समझने में कुछ कठिनता पड़ने लगती है। फिर भी भावार्य सुगमता-पूर्वक ज्ञात हो ही जाता है।

( ३ )

वुंदेलखंड की भाषाः---

दीन बंद! अपुन से कैसी बिनती करों, आज किल्ह मोरी कछू अइसी ग्रह दसा लगी है कि कछू कहत सुनत नहीं बन्त। यही सोचत आउँ कि अक्तां (भविष्य में) मोरो इते कइसे गुजर भवो जात है। मइँ तउ अपुन कि किरपा ते बहुत साजो हउँ, मुलउ मोरे डोकर बहुत लरम परि गये हैं, बहुते दूटि आये हैं। अथये खाट पर परित हइँ तउ अधियारी लउँ उठिवे को मनु नाईं कत्त। उतें गरीव परवर ते उजुर करन गओ, त कुछू सुनवाई न भई। मईँ तउ बिनती बानती कत्त रहो, उतें वइ चका मसिक भीनि अउ देखत देखत जात रहे।

यहाँ डोकरा वृड्ढे को कहते हैं और वहाँ पिता को डोकर बोलते हैं। चाहे बीस ही वर्ष

की अवस्था में किसी के पुत्र हो जावे, तो भी वह उस का डोकर है। 'जात रहे' यहाँ मर जाने को कहते हैं, और वहाँ चले जाने को। फिर भी थोड़े से ध्यान देने से भावार्य समझ पड़ जाता है और कुछ ही अभ्यास से अक्षरार्थ भी। हाँ, जब असभ्य ग्रामीण शीघ्रता-पूर्वक कूछ कहने लगते हैं और कथनों के साथ अज्ञात कथा और रोना-गाना भी मिलाते जाते हैं, तव भावार्थ पकड़ पाने में भी कठिनाई पड़ जाती है। लखनऊ से जितना पूर्व की ओर चलते जाइए साधारण भाषा तक में उतना ही संस्कृत-पन मिलता जाता है, और इसी प्रकार पश्चिम की ओर जाने से उस में अरवी-फ़ारसीपन बढ़ता जाता है। पंजाब की भापा में नू आदि शब्द तो मिले रहते हैं, किंतु समझने में अड़चन नहीं पड़ती। विहार में प्रायः कुछ भी गड़बड़ी नहीं आती। पश्चिमी युक्तप्रांत में व्रजभाषा का प्रावान्य है। यही दशा वृंदेलखंड तक चली गई है। उघर रीवाँ, छत्तीसगढ़ आदि में वैसवाड़ी-पन मिलता है। पूर्वी राजपूताना में युक्तप्रांतीय हिंदी का आभास है, तथा पश्चिमी में गुजरातीपन का। वहाँ के ग्रामीणों की साधारणी भाषा समझना कठिन होता है। एक वार जैपुर में एक ग्रामीण नौकर ने मुझ से स्नान करने के विषय में पूछना चाहा कि पानी अभी लावें या कुछ ठहर कर। इस साघारण प्रयोजन को भी वह मुझे न समझा सका। कई प्रकार से उसने इशारों से भी वतलाया, किंतू असफल रहा। फिर भी मेरी वोली का भावार्य वह जान लेता था। उड़ीसा में भाषा हिंदी और वँगला दोनों से मिलती समझ पड़ती है। जगन्नाथपुरी में में वहाँ के सावारण निवासियों तक की वोली सुगमता-पूर्वक समझ . सका। उज्जैन, इंदौर, जव्वलपुर, हैदरावाद दिखन, अजंता, इलोरा आदि में कोई कठि-नता न पड़ी। हिंदी और उर्दू में कोई वास्तविक अंतर नहीं है। सावारण जनता की हिंदी और उर्दू एक ही हैं। विद्वानों में कुछ हिंदू हिंदी में संस्कृतपन ठुँसने लगते हैं तथा कुछ उर्दू-दाँ अरवी और फ़ारसी। इन्हीं कारणों से कुछ विद्वानों के हाथों में हिंदी और उर्दू पृथक् भाषाएँ सी देख पड़ने लगती हैं और साघारण जनता उन भाषाओं को समझ भी नहीं पाती। वास्तव में हैं दोनों एक ही।

अव जनता-संवंधी विचारों पर हम फिर से आते हैं। ऊपर देखा जा चुका है कि हिंदी और अहिंदी-भाषी भारतीय जन-संख्या प्रायः सत्रह-सत्रह करोड़ है। अहिंदी प्रांतों में वर्मा की भाषा भारतीय से पृथक् होने से उस प्रांत की प्रायः डेंढ़ करोड़ जनता गणना से निकल जाती है। पश्चिमोत्तर सीमाप्रांत में हिंदी कुछ पश्तो से संबद्ध है किंतु समझ में

थोड़ी वहुत आ ही जाती है। यही दशा काश्मीर की है। एक वार वहाँ हम ने दिक्खन कहा, तो लोग समझ न सके और सोच साच कर जब जनूव कहा तो समझ कर वोले कि "सेठ! सीवा सीवा जनूव क्यों नहीं कहता? दक्खन दक्खन क्या वोलता है?" काश्मीर और पश्चिमोत्तर सीमाप्रांत में भाषा-संबंधी कोई विशेष दिक्कत न पड़ी। वंबई-प्रांत की जो प्रायः सवा दो करोड़ जनता है वह अर्द्ध हिंदी-भाषी है। वहाँ भी भाषा-संबंधी अङ्चन नहीं पड़ती। हमारे नौकर ने एक वार दूकानदार से आलू का भाव पूछा तो वह बोला कि आलू नहीं है। नौकर ने दूकान पर रक्खे आलू की ओर इशारा कर के वतलाया कि रक्खे तो हो, तो दूकानदार बोला, "अरे वटेटा क्यों नहीं कहता? आलू आलू क्या बोलता है ?" अनार माँगने पर न समझा और दाड़िम समझ गया। हम ने एक वार अपने एक महाराष्ट्र मित्र से महाराष्ट्री भाषा का एक उपन्यास सुना, तो थोड़ा सा मतलव जान कर समझने में असंभवनीयता न पाई। मित्र बोले कि माहाराष्ट्री का थोड़ा ही सा अड़ाका है। कुछ ध्यान-पूर्वक सुनने और थोड़ा सा जान लेने से समझ में आ जाती है। वहुतेरे महाराष्ट्रीय सज्जन श्रेष्ट हिंदी-लेखक हैं। उन को हिंदी समझने में वहुत ही सुगमता पड़ती है। गुजराती का इस से भी सुगम हाल है। इन्हीं दिनों महाराष्ट्री के सम्मेलन में मुक्त कंठ से हिंदी राष्ट्रभाषा मानी गई है। भूषण किव का सब से बड़ा मान छत्रपति शिवाजी के दरवार में हुआ। छत्रपति के पूज्य पिता साहजी के दरवार में ४० हिंदी के किव थे। वीजापुर और गोलकुंडा के कई वादशाह हिंदी और उर्दू के किव थे। इन वातों से प्रकट है कि महाराष्ट्र प्रांत में हिंदी सुगमता पूर्वक समझी जा सकती है। पोरा, पोरगा, वोवा, भामटे आदि थोड़े से शब्द जान लेने से महाराष्ट्री का भावार्य मिलने लगता है।

अधिकतर कठिनता उच्चारण मात्र की है। यदि देवनागरी के अक्षरों में महाराष्ट्री, गुजराती, बँगला आदि लिखी जावें, जैसा कि प्रसिद्ध 'देवनागर' पत्र में होता था, तो कठिनता बहुत कम हो जावे। आसाम के एक सज्जन मुझ से जगन्नाथपुरी में मिले, तो मेरे कथन वे आघे-पर्धे समझ लेते थे, तथा कुछ वाक्यों और कुछ इशारों के सहारे में भी उन के साधारण भाव रुपए में चार पाँच आने जान लेता था। कलकत्ते में एक बंगाली नाई बाल बनाने हुए बोला कि "ओखरै ना?" पहले तो समझ में न आया कि 'ओखरै' क्या वस्तु है ? किंतु पीछे जान पड़ा कि 'अखरै' को गोल कर के 'ओखरै' कह रहा है। इस प्रकार यद्यपि बंगला और महाराष्ट्री बोलने वाले आपस में एक दूसरे की बात विलकुल न समझ सकेंगे,

तथापि हिंदी-भाषी उन दोनों की कुछ कुछ वातें समझ लेगा और वे उस के कथन और भी अधिक समझ लेंगे। अतएव हिंदी वर्मी और मदरासी छोड़ प्रायः सभी अन्य भारतीय भाषाओं का राजीनामा है। केवल मदरास की भाषाओं में वृद्धि काम नहीं देती। सव से वड़े भाई साहव एक वार स्वास्थ्यलाभ को कुछ मास वाल्टेर में रहे थे तो सौदा खरीदने आदि में पूरी अड़चन पड़ती थी। लोगों की वात समझ में विलकुल ही नहीं आती थी। तरकारी वेचने वालों की थोड़ी सी तरकारी अलग कर के पैसे दिखलाए जा कर सौदा होता था। जब उन लोगों से वाहर जाने को कहना हो तो भी न समझते ये और जब नौकर े उन्हें पकड़ कर वाहर ढकेल आता था तव जानते थे, अव वातें समाप्त हो गईं। मुसल्मानों से वहाँ भी सुगमता पूर्वक वातें होती थीं, क्यों कि वे उर्दू में वातें कर सकते थे। मदरास प्रांत में एक छोड़ चार भाषाएँ हैं और उन के वोलने वालेभी एक दूसरे की वात नहीं समझते। वहाँ भाषा-संवंधी वड़ी ही गड़वड़ी है। इसे मेटने को हिंदी साहित्य-सम्मेलन के प्रोत्साहन से स्वयं मदरासी लोग वहाँ हिंदी भाषा का प्रचार कर रहे हैं। वहुत सी हिंदी की पाठशालाएँ स्थापित हो चुकी हैं अथवा हजारों लोग हिंदी भाषा सीख चुके हैं तथा सीखते जाते हैं। आसाम में भी हिंदी-प्रचार वढ़ रहा है। अतएव वर्मा को छोड़ देने से वंवई, गुजरात, हैदरावाद आदि अर्द्ध-हिंदीदाँ हैं, और वंगाल, माइसोर आदि चतुर्याश। केवल मदरास के प्रायः साढ़े चार करोड़ लोग हिंदी नहीं समझते, किंतु इस का प्रयत्न वे स्वयं कर रहे हैं। इन कारणों से भारत में सर्व-सम्मति से हिंदी ही राष्ट्रभाषा है। आधे से अधिक भार-तीयों की यह मातृभाषा है, तथा शेप जनता इसे आधी-पर्धी समझ लेती है, अयच स्वल्प परिश्रम से इस का प्रचार वढ़ सकता है। देवनागरी लिपि के विषय यें यहाँ कूछ नहीं कहा गया है, क्योंकि हमारा वर्तमान विषय भाषा का है, न कि लिपि का। हिंदी-भाषी प्रांत भारत में प्रायः केंद्रस्य हैं, सो हिंदी का इतर भाषाओं से थोड़ा वहुत संसर्ग रहता ही है। अहिंदी-भाषी प्रांत एक दूसरे से मिलित प्रायः नहीं हैं। इसी लिए उन की भाषाओं का एक दूसरी से संसर्ग वहुत कम है। ऐसी कोई भाषा भारत में नहीं है, जिस के भाषियों की संख्या हिंदी वालों की तिहाई संख्या तक भी पहुँचती हो।

#### स्वर्गीय लाला सीताराम

इस वात का हमें अत्यंत खेद है कि विगत २ जनवरी, १९३७ को रायबहादुर अवधवासी लाला सीताराम का परलोकवास हो गया। उन के निधन से हिंदी-संसार को भारी क्षित पहुँची है, परंतु उस का अनुभव हमें विशेष रूप से होना स्वाभाविक है। हिंदुस्तानी एकेडेमी के जन्मकाल से ही वह इस से संबद्ध रहे थे, और इस संस्था की उन्हों ने विविध प्रकार से सेवाएँ की हैं। यद्यपि वे कई भाषाओं के प्रगाढ़ विद्वान् थे किंतु उन्हों ने अपने अध्ययन-अनुशीलन तथा अपनी रचनाओं से अधिकांश हिंदी साहित्य की सेवा की है। वे अत्यंत परिश्रमी, अध्ययनशील तथा विद्याव्यसनी थे, और ७८ वर्ष की आयु में भी अपना वहुत-सा समय लिखने पढ़ने में लगाते थे। वे गद्य तथा पद्य दोनों ही के प्रसिद्ध लेखक थे और किवता में अपना नाम 'भूप' लिखा करते थे।

अपने नाम के साथ उन्हें अवधवासी जोड़ना बहुत प्रिय था। कारण यह कि अयोध्या उन की जन्मभूमि है। यहाँ सन् १८५८ में, प्रसिद्ध ग़दर के दूसरे साल, २० जनवरी को उन का जन्म हुआ था। अयोध्या तथा फैजाबाद में उन्हों ने इन्हेंस तक शिक्षा पाई, एफ़्० ए० कैंनिंग काल्जि लखनऊ से पास किया और १८७९ में कलकत्ता यूनिवर्सिटी से बी० ए० की परीक्षा पास की। इसी वर्ष वह बनारस में अध्यापक निय्कत हुए। फिर सीतापुर, फैजाबाद, कानपुर तथा मेरठ में भी अध्यापन का कार्य करते रहे। कानपुर तथा मेरठ में वह हाई स्कूल के हेडमास्टर रहे थे। इलाहाबाद तथा आगरे में उन्हों ने कुछ काल तक असिस्टेंट इन्सपेक्टर के पद पर भी काम किया। १८९५ में वह डिप्टी कलक्टर हो गए और इस पद पर वह १६ वर्ष तक कार्य करते रहे। १९११ में ३२ साल तक नौकरी करने के पश्चात् अवकाश ग्रहण किया। अपने अंतिम दिनों तक साहित्य-संबंधी कुछ न कुछ कार्य करते रहे।

ळाळा सीताराम की शिक्षा उर्दू और फ़ारसी में प्रारंभ हुई थी और दोनों भाषाओं

का उन्हें अच्छा ज्ञान था। साहित्य-क्षेत्र में अवतीर्ण होने पर सर्व-प्रथम उन्हों ने उर्दू में ही लिखना प्रारंभ किया। उन की समस्त रचनाओं की सूची वहुत विस्तृत है। मुख्य कार्यों में कालिदास के काव्यों तथा शेक्सपियर के अनेक नाटकों का अनुवाद है। इस के अतिरिक्त संस्कृत के कई प्रसिद्ध नाटकों के अनुवाद भी आप ने किए हैं जो कि बहुत लोक-प्रिय सिद्ध हुए हैं। शोध में आप की विशेष अभिरुचि थी और इस संबंध में वाल्मीकि-रामायण में वर्णित भौगोलिक स्थलों पर तथा अयोध्या के इतिहास पर आप का कार्य विशेष हप से प्रशंसनीय है। 'अयोध्या का इतिहास' शीर्षक आप का प्रामाणिक ग्रंथ हितुस्तानी एकेडेमी से ही प्रकाशित, हुआ है। अंग्रेज़ी में उन्हों ने सिरोही राज्य का इतिहास भी प्रकाशित कराया था।

लालाजी का एक उल्लेखनीय और महत्वपूर्ण कार्य कलकत्ता यूनिवर्सिटी के लिए हिंदी के कोर्स का संकलन करना है। इस कार्य को उन्हों ने बड़े परिश्रम तथा लगन के साथ किया था। यह संग्रह अन्य कई यूनिवर्सिटियों की सर्वोच्च परीक्षा के लिए पाठ्यग्रंथों में निर्वारित है। लालाजी ने गोस्वामी तुलसीदास-कृत अयोध्या कांड के राजापुर की प्रति के अनुसार शोध कर प्रकाशित कराया था।

लाला सीताराम अनेक सरकारी तया ग़ैर-सरकारी संस्थाओं से संबद्ध थे और सरकार तथा जनता दोनों में ही उन का वड़ा मान था। उन का स्वभाव और रहन-सहन वड़ा सरल था। वे वड़े मिलनसार थे और वृद्धावस्था में भी वातचीत करते हुए कभी थकते न थे। वे वैष्णवयमीवलंबी और सीताराम के अनन्य भक्त तथा रामायण के प्रेमी थे। हम स्वर्गीय लाला जी के कुटुंब के प्रति हार्दिक समवेदना प्रकट करते हैं।

## हिंदुस्तानी एकेडेमी द्वारा प्रकाशित ग्रंथ

- (१) मध्यकालीन भारत की सामाजिक श्रवस्था—लेखक, मिस्टर अब्दुल्लाह यूसुफ़ अली, एम्० ए०, एल्-एल्० एम्०। मूल्य १॥
- (२) मध्यकालीन भारतीय संस्कृति—लेखक, रायवहादुर महामहोपाध्याय पंडित गौरीशंकर हीराचंद ओझा। सचित्र। मूल्य ३)
  - (३) कवि-रहस्य--लेखक, महामहोपाध्याय डाक्टर गंगानाथ झा। मूल्य १॥
- (४) श्ररच श्रौर भारत के संबंध—लेखक, मौलाना सैयद सुलैमान साहब नदवी। अनुवादक, वाबू रामचंद्र वर्मा। मूल्य ४)
- (५) हिंदुस्तान की पुरानी सभ्यता—लेखक, डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) । मूल्य ६)
- (६) जांतु-जगत—लेखक, बाबू ब्रजेश बहादुर, बी० ए०, एल्-एल्० बी०। सचित्र। मूल्य ६॥
- (७) गोस्वामी तुलसीदास—लेखक, रायवहादुर वावू क्यामसुंदरदास और डाक्टर पीतांबरदत्त वड्थ्वाल । सचित्र । मूल्य ३)
  - (८) सतसई-सप्तक—संग्रहकर्ता, रायवहादुर वावू स्थामसुंदरदास । मूल्य ६)
- (९) चर्म बनाने के सिद्धांत—लेखक, वावू देवीदत्त अरोरा, वी० एस्-सी०। मूल्य ३)
- (१०) हिंदी सर्वे कमेटी की रिपोर्ट—संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए० । मूल्य १॥)
- (११) सौर-परिवार—लेखक, डाक्टर गोरखप्रसाद, डी॰ एस्-सी॰, एफ्॰ आर॰ ए॰ एस्॰। सचित्र। मूल्य१२)
- (१२) श्रयोध्या का इतिहास—लेखक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए०। सिचित्र। मूल्य ३)
  - (१३) घाघ श्रौर भड़ुरी-संपादक, पंडित रामनरेश त्रिपाठी । मूल्य ३)

- (१४) वेलि क्रिसन स्कमणी री—संपादक, ठाकुर रामसिंह, एम्० ए० और श्री सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०। मूल्य ६)
- (१५) चंद्रगुप्त विक्रमादित्य--लेखक, श्रीयुत गंगाप्रसाद मेहता, एम्० ए०। सचित्र। मूल्य ३)
- (१६) भोजराज—लेखक, श्रीयुत विश्वेश्वरनाथ रेउ। मूल्य ३॥) सजिल्द, ३। विना जिल्द।
- (१७) हिंदी उर्दू या हिंदुस्तानी—लेखक, श्रीयुत पंडित पद्मसिंह शर्मा। मूल्य सजिल्द १॥), विना जिल्द १)
- (१८) नातन—लेसिंग के जरमन नाटक का अनुवाद। अनुवादक—मिर्जा अवुल्फ़क्ल। मूल्य १॥
- (१९) हिंदी भाषा का इतिहास—लेखक, डाक्टर घीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)। मूल्य सजिल्द ४), विना जिल्द ३॥।
- (२०) श्रौद्योगिक तथा व्यापारिक भूगोल-लेखक, श्रीयुत शंकरसहाय सक्सेना। मूल्य सजिल्द ५॥॥, विना जिल्द ५॥
- (२१) ग्रामीय अर्थशास्त्र—लेखक, श्रीयुत व्रजगोपाल भटनागर, एम्० ए०। मूल्य ४॥) सजिल्द, ४) विना जिल्द।
- (२२) भारतीय इतिहास की रूपरेखा (२ भाग) लेखक, श्रीयुत जय-चंद्र विद्यालंकार। मूल्य प्रत्येक भाग का सजिल्द ५॥), विना जिल्द ५)
- (२३) भारतीय चित्रकला—लेखक, श्रीयुत एन्० सी० मेहता, आई० सी० एस्०। सचित्र। मूल्य विना जिल्द ६८, सजिल्द ६॥।
- (२४) प्रेम-दीपिका—महात्मा अक्षर अनन्यकृत । संपादक, रायबहादुर लाला सीताराम, बी॰ ए॰ । मूल्य ॥)

## नोबेल पुरस्कार-प्राप्त

## प्रसिद्ध नाट्यकार

## जॉन गाल्सवदीं

को

#### चार ऋमूल्य रचनाएँ

- १-- न्याय-- 'जिस्टस' नामक नाटक का अनुवाद । अनुवादक--श्रीयुत प्रेमचंद ।
  ्मूल्य २।)
- २--हड्ताल--'स्ट्राइफ़' नामक नाटक का अनुवाद । अनुवादक--श्रीयृत प्रेमचंद ।
  मूल्य २)
- ३—धोखाधड़ी—'स्किन गेम' नामक नाटक का अनुवाद । अनुवादक—श्रीयुत लालताप्रसाद शुक्ल, एम० ए० । मूल्य १॥।)
- ४—चाँदी की डिविया—'सिल्वर वॉक्स' नामक नाटक का अनुवाद। अनुवादक—श्रीयुत प्रेमचंद। मूल्य १॥।

सभी पुस्तकों पर सुंदर सुनहरी कपड़े की मजबूत जिल्दें हैं।

प्रकाशक हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहावाद

# हिंदुस्तानी

तिमाही पत्रिका

की पहले छ वर्षों की कुछ फ़ाइलें अभी प्राप्त हो सकती हैं। मूल्य पहले वर्षे का ८) तथा ग्रन्य वर्षों का ५)

> प्रकाराक हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहाबाद

# सौर-परिवार

[लेखक--डाक्टर गोरखप्रसाद, डी० एस्-सी०]



त्राधुनिक उयोतिष पर श्रनोखी पुस्तक 99ई पृष्ठ, ५८९ चित्र (जिनमें ११ रंगीन हैं)

इस पुस्तक को काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा से रेडिचे पदक तथा २००) का छन्नूलाल पारितोपिक मिला है।

"इस ग्रंथ को अपने सामने देख कर हमें जितनी प्रसन्तता हुई उसे हमीं जानते हैं। \* \* जटिलता आने ही नहीं दी, पर इसके साथ साथ महत्त्वपूर्ण अंगों को छोड़ा भी नहीं। \* \* पुस्तक बहत ही सरल है। विषय

को रोचक बनाने में डाक्टर गोरखप्रसाद जी कितने सिद्धहस्त हैं, इसको वे लोग तो खूब ही जानते हैं जिनसे आपका परिचय है।

\* \* पुस्तक इतनी अच्छी है कि आरंभ कर देने पर बिना समाप्त किए हुए छोड़ना कठिन है।"—सुधा।

"The explanations are lucid, but never, so far as I have seen, lacking in precision. \* \* I congratulate you on this excellent work."

श्री० टी० पी० भास्करन, डाइरेक्टर, निजामिया वेधशाला मूल्य १२)

प्रकाशक—हिंदुस्तानी एकेडेमी, इलाहाचाद

## हिंदुस्तानी एकेडेमी के उद्देश

हिंदुस्तानी एकेडेमी का उद्देश हिंदी श्रौर उर्दू साहित्य की रचा, वृद्धि तया उन्नति करना है। इस उद्देश की सिद्धि के लिए वह

- (क) भिन्न भिन्न विषयों की उच्च कोटि की पुस्तकों पर पुरस्कार देगी ।
- (ख) पारिश्रमिक देकर या अन्यया दूसरी भाषाओं के ग्रंथों के अनुवाद प्रकाशित करेगी।
- (ग) विश्व-विद्यालयों या अन्य साहित्यिक संस्थाओं को रुपए की सहीयता देकर मौलिक साहित्य या अनुवादों को प्रकाशित करने के लिए उत्साहित करेगी।
- (घ) प्रसिद्ध लेखकों और विद्वानों को एकेडेमी का फ़ेलो चुनेगी।
- (ङ) एकेडेमी के उपकारकों को सम्मानित फ़ेलो चुनेगी।
- (च) एक पुस्तकालय की स्थापना श्रौर उस का संचालन करेगी ।
- (छ) प्रतिष्ठित विद्वानों के व्याख्यानों का प्रवंध करेगी ।
- (ज) उपर कहे हुए उद्देश की सिद्धि के लिए और जो जो उपाय त्रावश्यक होंगे उन्हें व्यवहार में लाएगी।



# हिंदुस्तानी

हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका श्रप्रैल, १६३७

> हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहाबाद

## हिंदुस्तानी, श्रप्रैल, १६३७

#### संपादक---रामचंद्र टंडन

| संपाद्क-मंडल                                                 |
|--------------------------------------------------------------|
| १—–डाक्टर ताराचंद, एम्० ए०, ङी० फ़िल्० (ऑक्सन)               |
| २—प्रोफ़ेसर अमरनाथ झा, एम्० ए०                               |
| ३डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) |
| ४—-ंडाक्टर रामप्रसाद त्रिपाठी, एम्० ए०, डी० एस्-सी० (लंदन)   |
| ५—-डाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)         |

#### लेख-सूची

६—श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी० 🛒

| -                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| इलाहाबाद के सिक्के—लेखक, रायवहादुर वाबू प्रयाग दयाल                          | १०९                                                                                                                                                                                                                            |
| सूरदास से पूर्व हिंदीलेखक, मिश्रवंघु रावराजा रायवहादुर पंडित                 | _                                                                                                                                                                                                                              |
| श्यामिवहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुकदेव विहारी मिश्र                     | ११५                                                                                                                                                                                                                            |
| संयुक्त प्रांत में हिंदू पुरुषों के नाम—लेखक, श्रीयुत डाक्टर वीरेंद्र वर्मा, |                                                                                                                                                                                                                                |
| एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)                                                   | १२७                                                                                                                                                                                                                            |
| महाराष्ट्र संत तुकाराम और उन की हिंदी कविता—लेखक, श्रीयुत                    |                                                                                                                                                                                                                                |
| भोलानाथ शर्मा, एम्० ए०                                                       | १३५                                                                                                                                                                                                                            |
| राजस्थान के लोकगीतलेखक, श्रीयुत सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०                      | १५९                                                                                                                                                                                                                            |
| भारतीय साहित्य के सौ वर्ष-छेखक, प्रोफ़ेसर अमरनाय झा, एम्० ए०                 | २१९                                                                                                                                                                                                                            |
| हिंदुस्तानी एकेडेमी का पंचम वार्षिक साहित्य-सम्मेलन, लखनऊ                    | २२५                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                              | सूरदास से पूर्व हिंदी—लेखक, मिश्रवंघु रावराजा रायवहादुर पंडित श्यामिवहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुकदेव विहारी मिश्र संयुक्त प्रांत में हिंदू पुरुषों के नाम—लेखक, श्रीयुत डाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस) |

છ

ર્

इलाहाबाद के सिक्के

# हिंदुस्तानी

## हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका

भाग ७ }

श्रप्रैल, १६३७

श्रंक न

## इलाहाबाद के सिक्के

#### [ लेखक—रायवहादुर वावू प्रयाग दयाल ]

इलाहावाद के सिक्कों का कोई विवेचन तब तक पूरा नहीं हो सकता जब तक कि इस जिले के अंतर्गत प्राचीन स्थलों, मुख्यतया कीशांबी और गढ़वा के सिक्कों का वर्णन न किया जाय। पिछले कुछ वर्षों में कीशांबी तथा गढ़वा से कुछ अब तक अलभ्य सिक्के, विशेषतया राय वहादुर पंडित व्रजमोहन व्यास जी के उद्योग से प्राप्त हुए हैं, जिन से अन्य वातों के साथ-साथ कीशांबी के स्थल-विषयक विवाद का निर्णय हो गया है। परंतु जो कुछ नई सामग्री प्राप्त हुई है उस को एकत्र कर के, उस का अध्ययन करने के लिए कुछ समय अपेक्षित है। इस वीच में जो सामग्री अधिकांश मुस्लिम-कालीन टकसाल इलाहाबाद के सिक्कों के रूप में उपलब्ध थी उस के आधार पर यह संक्षिप्त लेख प्रस्तुत कर रहा हैं।

बहुत प्राचीन काल से इलाहाबाद या प्रयाग गंगा और यमुना निदयों के संगम के कारण एक अत्यंत पिवत्र स्थल समझा जाता है, जहाँ लाखों की संस्था में प्रतिवर्ष यात्री आते-जाते रहते हैं। बड़े-बड़े महाराजे, जैसे महाराज अशोक, समुद्रगुप्त, हर्षवर्षन आदि यहाँ आए हैं, और अपनी स्मृति छोड़ गए हैं। संभवतः कौशांबी, गढ़वा आदि में जो सिक्के मिलते हैं उस समय वहाँ प्रचलित थे। बदायूनी के लिखे इतिहास से प्रकट है कि सन् ९८२ हिची में सफ़र मास की तेईसवीं तिथि को अकबर बादशाह ने "प्याग" में पढ़ाव किया,

जिसे साधारणतः 'इलाहावास' कहते थे। उन्हों ने वहाँ एक वड़ी भारी इमारत की नींव डाली और इस शहर का नाम इलाहावाद रक्खा। परंतु पुराना नाम सन् १००३ हिज्जी तक वना रहा जैसा कि अकवर के एक ताँवे के सिक्के से जिस पर 'सन् इलाही ४२' और 'जरव (टकसाल) इलाहावास' अंकित है प्रकट है। कलकत्ता, लखनऊ, और लाहीर के अजायवघरों में अकवर के ताँवे के सिक्के जिन पर 'जरव इलाहावास' पाया जाता है मौजूद हैं। उन पर सन् इलाही ३१-३२, व १२ स्पष्ट रूप से अंकित हैं। (देखिए प्लेट, सं० १) ऐसे सिक्कों में पहली तरफ़ दायरे में 'जरव इलाहावास' और दूसरी तरफ़ इसी प्रकार '३१ इलाही सन्' लखा है। सिक्कों की तोल लगभग ३१५ ग्रेन के है। चाँदी के सिक्कों (देखिए प्लेट, सं० २) पर 'इलाहावाद' और नीचे लिखा शेर अंकित हैं:—

हमेशा हमचू चर मेह्नमाह रायज वाद। वग़रवो शर्क़े जहाँ सिक्कए इलाहावाद॥<sup>६</sup>

अर्थात्, 'सदा सूर्य और चंद्र के स्वर्ण की भाँति, संसार भर में पूर्व से पश्चिम तक इलाहावाद का सिक्का चलता रहे'।

ऐसे सिक्के सन् ४२ और ४९ के वीच जारी किए गए। इन की तोल लगभग १७४ ग्रेन के हैं। इस प्रकार की अठन्नी भी प्रचलित थी और सौभाग्य से इस का एक नमूना लखनऊ के अजायवघर में मौजूद है। (देखिए प्लेट, सं०३) उस पर कोई तारीख नहीं है और उस की तोल केवल ८८ ग्रेन है। इसी प्रकार की एक चवन्नी भी है, परंतु यह दुष्प्राप्य है, और केवल एक नमूना लंदन के अजायवघर में मौजूद है।

इस टकसाल के जहाँगीर वादशाह के कम से कम दो सिक्के लखनऊ अजायवघर में हैं। (देखिए प्लेट, सं०'४) उन दोनों पर निम्न-लिखित शेर अंकित है:—

> हमेशा नूर जर सिक्कए इलाहावाद। जे नाम शाह जहाँगीर शाह अकवरवाद॥<sup>8</sup>

اله اله سنه ٩ فوب الهاباس ٩

هیشه همچو زر مهر مالا رائیج باد 3 نغرب و شوق جهال سکهٔ القاباد

هبیشه نور زر سکهٔ المآباد <sup>ه</sup> زنام شاه جهانگیر شاه اکبر باد

अर्थात्, 'इलाहावाद के सिक्के के स्वर्ण का प्रकाश सदा अकवर शाह के पुत्र जहाँगीर शाह के नाम से होता रहे।'

शाहजहाँ ने भी यहाँ से चाँदी के सिक्के प्रचित किए और गद्दी पर वैठने के प्रयम वर्ष से सोलह वर्ष तक समय-समय पर तैयार होते रहे। (देखिए प्लेट, सं० ५)

औरंगज़ेव शाह ने यहाँ से सोने और चाँदी दोनों ही प्रकार के सिक्के प्रचारित किए। सोने के सिक्के (देखिए प्लेट सं० ६) पर नीचे का शेर पाया जाता है—

> सिक्का जद दर जहाँ चु मेह्र मुनीर। शाह औरंगजेब आलमगीर॥

वर्थात्, 'संसार में चमकते हुए सूर्य शाह औरंगज़ेव की भाँति सिक्का अंकित किया।' इस के साधारण चाँदी के सिक्कों पर यही शेर हैं — केवल 'में हु" (सूर्य) की जगह 'वद्र' (पूर्ण चंद्र) लिखा है। लेकिन एक विशेष सिक्का चाँदी का जो उस ने चलाया, उस पर 'जरव बल्दा इलाहाबाद' है। (देखिए प्लेट, सं०७) और वही शेर जो कि सोने के सिक्कों पर अंकित हुआ है इस में भी मिलता है। मालूम होता है कि उस समय यह शहर बहुत उन्नति पर और शासन का एक पीठ था।

शाहआलम वहादुर ने अपने गद्दी पर वैठने के तीसरे और चौथे सन् में टकसाल इलाहाबाद से चाँदी के सिक्के चलाए। इन सिक्कों पर शेर के स्थान पर वादशाह का नाम 'शाहआलम वादशाह गाजी' और हिस्त्री सन् ११२० व ११२२ अंकित है।

फ़र्रुब्सियर ने टकसाल इलाहाबाद से सोने व चाँदी के सिक्के चलाए। सोने का सिक्का बहुत ही दुष्प्राप्य है। केवल एक नमूना लाहीर के अजायबघर में पाया जाता है। उस के एक ओर नीचे का शेर अंकित है—

> सिक्का जद अज फ़ज्ल हक़ वर सीमी जर। वादशाहे वहरो वर फ़र्रुलसियर॥

سمه زد در جهال چو مهر منيو ه شاه أورنگزيب عالمكبر ضرب بلدة المآباد "

سکه زد از نفل حتی بر سیم و زر المبادشاه بحر و بر فرخ سیر

अर्थात्, 'सोने और चाँदी का सिक्का सत्यशील और सागर तथा पृथ्वी के वादशाह फ़र्रुखिसयर ने अंकित किया।'

इस के दूसरी तरफ़ 'जरव इलाहावाद सन् ७ जलूस मुवारक' िलखा है। यह सिक्का गद्दी पर बैठने के सातवें वर्प प्रचलित हुआ था लेकिन गद्दी पर बैठने के दूसरे-तीसरे वर्पों में भी चाँदी के सिक्के तैयार हुए थे, और उन के ऊपर वहीं शेर है जो कि सोने के सिक्कों पर है। (देखिए प्लेट, सं० ८)

मृहम्मदशाह वादशाह के राज्य-काल में इस टकसाल से वहुत अधिक सिक्के वनाए गए, अर्थात् गद्दी पर वैठने के नवें वर्प से इकतीसवें वर्प तक चाँदी के सिक्के प्रायः हर साल तैयार होते रहे। इन सिक्कों पर शेर के स्थान पर 'सिक्का मुवारक मुहम्मद शाह वादशाह गाजी' अंकित है।

अहमदशाह वादशाह ने सोने और चाँदी के सिक्के इस टकसाल से अपने गद्दी पर बैठने के पहले, तीसरे और चौथे वर्षों में प्रचारित किए। सोने का सिक्का दुष्प्राप्य है, और उस का केवल एक नमूना कलकत्ता के अजायवघर में मौजूद है। उन सिक्कों पर कोई शेर नहीं है, केवल वादशाह का नाम पाया जाता है।

आलमगीर दितीय ने अपने गही पर बैठने के दूसरे, पाँचवें और छठे वर्षों में चाँदी के सिक्के इस टकसाल से चलाए। उन पर भी केवल वादशाह का नाम लिखा हुआ है।

शाहआलम द्वितीय ने भी चाँदी के सिक्के इस टकसाल से अपने गद्दी पर बैठने के पहले, चौथे, अठारहवें, उन्नीसवें, और इक्कीसवें वर्षों में प्रचलित किए। (देखिए प्लेट, सं० ९) उन पर निम्न-लिखित शेर अंकित है:—

सिक्का जद बर हफ़्त किशवर सायए फ़क्ले इलाह। हामीए दीने मुहम्मद शाह आलम वादशाह॥ र

ست > جلوس مبارک ؟ ضرب التابان

سكه زد بو هفت كشور سائه نقل أله ؟ حامة دين محدد شاء عالم بادشاء

अर्थात्, 'ईश्वर की कृपा की छाया में सातों दिशाओं में मुहम्मद धर्म के रक्षक शाह आलम वादशाह ने सिक्का प्रचलित किया।'

इस के वाद कोई सिक्का इलाहावाद से जारी नहीं हुआ। ईस्ट इंडिया कंपनी के सिक्के जिन का अवध में चलन था वह यहाँ भी काम में लाए गए। अतएव इस से स्पष्ट है कि मुग़ल-वंश के वादशाहों के समय में इलाहावाद को प्रतिष्ठा प्राप्त थी, यद्यपि इस से पूर्व भी इलाहाबाद एक विशिष्ट स्थान माना जाता था और यहाँ पुरानी वस्ती थी, जहाँ से दफ़ीने अब तक निकलते आते हैं और यह पता चलता है कि किन-किन बादशाहों का यहाँ शासन था। पिछले ३६ वर्ष, अर्थात् सन् १८९९-१९०० ई० से सन् १९३५-३६ ई० तक पच्चीस दफ़ीने जिला इलाहाबाद में भिन्न-भिन्न स्थलों पर प्राप्त हुए हैं। इन में १३ सोने, १५१५ चाँदी और २०५६ ताँवे के सिक्के हैं। कुल संख्या ३५८४ हुई। इन में से १२७ चाँदी के 'पंच-मार्क्ड' सिक्के थे, अर्थात् इन सिक्कों पर भिन्न चिह्न हैं कोई लेख नहीं है। यह सिक्के लगभग ईसा से पूर्व छठी सदी के हैं। ७३९ ताँवे के सिक्के कुशान सम्राटों के हैं। इन में से अधिकांश राजा कनिष्क और हविष्क के सिक्के हैं। कन्नौज के सम्राट् गोविद-चंद देव के सोने के सिक्के जो इस प्रांत में बहुतायत से मिलते हैं, ज़िला इलाहाबाद में भी मिले हैं। महाराज भोजदेव और श्रीविग्रह आदि के ६९३ चाँदी के सिक्के मिल चुके हैं। ताँवे के सिक्के ९२८ दिल्ली के वादशाहों के और ३९९ जीनपूर के शाहों के मिले हैं। म् ग़ल-वंश के ६९२ चाँदी के सिक्के और ईस्ट इंडिया कंपनी के तीन चाँदी के सिक्के इन्हीं में सम्मिलित हैं। सौभाग्यवश इस प्रांत में सिक्कों के दफ़ीने अभी तक वरावर निकलते क्षाते हैं। उन की जाँच मेरे सुपुर्द है। जिन-जिन सिक्कों का परिचय मैंने लेख के साय सम्मिलित प्लेट में दिया है वह सब इस प्रांत के लखनऊ अजायवघर में मौजूद हैं, और देखे जा सकते हैं।

# स्रदास से पूर्व हिंदी

[ लेखक—मिश्रवंधु रावराजा रायवहादुर पंडित श्यामिवहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुक्तदेविवहारी मिश्र ]

## उत्पत्ति (सातवीं शताब्दी ईसवी)

मोहंजोदड़ो और हड़प्पा का पंडितों ने ३२५० से २७५० ई० पू० के बीच कोई समय माना है। उस काल भारत में भाषा थी किंतु वह अब तक पढ़ी नहीं गई है। भारत में आयिगमन का समय २५ वीं या २६ वीं शताब्दी ई० पू० के निकट समझा जाता है तथा ऋग्वेद-काल प्राय: १९ वीं से १० वीं शताब्दी ई० पू० तक। यही प्राचीनतम भारतीय भापा हमारे पास है। उसी काल में जो प्राचीन देश-भाषा थी उसे अब पहली प्राकृत, मूल पाली या आदिम पाली कहते हैं। उस का साहित्य नहीं के वरावर मिलता है। वैदिक भाषा के संसर्ग से यह भाषा उन्नति करती हुई मध्यवितनी प्राकृत हो गई जिस के भागों के नाम महाराष्ट्री, मागधी, अर्द्धमागधी और शीरसेनी थे। इन में शीरसेनी अंतरंगा कहलाती थी, अर्द्धमागघी मध्यवर्तिनी अथच पश्चिमी प्राच्या, और शेप दोनों वहिरंगा। इन में मागधी को पूर्वी प्राच्या भी कहते थे। शौरसेनी संस्कृत से मिलती थी और मागधी महाराप्ट्री से। महाराष्ट्री प्राकृत की मुख्यता थी। शीरसेनी का प्रचार मध्यदेश में था। इतने उतार-चढ़ाव दूसरी शताब्दी ई० पू० से पूर्व हो चुके थे। इस काल महींप पतंजिल का समय था और तीसरी प्राकृत का प्रचार पाया जाता है जिसे अपभ्रंश कहते हैं। एक ही एक शब्द के जो अनेक रूप उस काल प्रचलित थे उन का तिरस्कार करते हुए पतंजिल ने उन्हें अपभंश, अपशब्द या म्लेच्छ-शब्द कहा। आप संस्कृत के अंतिम प्रसिद्ध व्याकरणकार तथा मुनित्रय में से एक थे। संसार ने वैयाकरणों द्वारा तिरस्कृत शब्दों को न छोड़ा वरन् उन्हीं के सहारे नई भाषा ही वना डाली जो अपभंश प्राकृत या तीसरी प्राकृत कहलाने लगी। महर्षि कात्यायन ने संस्कृत के बादर्श पर पालि-व्याकरण रचा था

तया वारहवीं शताब्दी ईसवी में हेमचंद्र ने अपभ्रंश का व्याकरण वनाया। उदाहरणार्थं उन्हों ने उस में अनेक दोहे लिखे हैं जो हिंदी के दोहे हैं। अपभ्रंश में अच्छी मात्रा में साहित्य मिलता है। अव प्रश्न यह उटता है कि हिंदी का अस्तित्व कितना प्राचीन हैं। सातवीं शता-व्दी वाले प्रसिद्ध सम्राट् हर्पवर्द्धन के राजकिव वाणभट्ट देश में प्राकृत के साथ एक अन्य भाषा का भी अस्तित्व वतलाते हैं। समझा जाता है कि इस 'भाषा' शब्द से उन का उसी भाषा से प्रयोजन था जो अब हिंदी कहलाती है। देश में इस का प्रचार अधिक था और साहित्य में अपभ्रंश का।

## चंद-पूर्व की हिंदी (ई॰ बारहवीं शताब्दी पूर्वीर्द्ध तक)

हिंदी के सर्व-प्रथम किंव का नाम सरोजकार ने पुंड लिखा है, किंतु उस की भाषा का न तो उदाहरण प्राप्त है न उस के अस्तित्व का ही निश्चित प्रमाण। निश्चित किंवियों में से सरहपा (७४३ के लगभग), लूहिपाद, भूसुक, खुमान रासोकार (८१३–८३३), देवसेन, वृद्धिसेन, राजानंद, मसऊद, मुंज (१००३), रामानुजाचार्य (१०१६–११३६), निवाक स्वामी (११६२), महाराष्ट्रपित सोमेश्वर (११२७–११३९), साई दान (११३४), चारण आदि ३६ किंविगण हुए। इन में से रामानुजाचार्य तथा निवाक स्वामी हिंदी के लेखक या उपदेशक न थे किंतु पीछे के हिंदी लेखकों पर इन के भारी प्रभाव से इन के कथन कर दिए जाते हैं। मुंज राजा भोज के चचा थे। सोमेश्वर सर्वज्ञ भूपाल कहलाते थे। खुमान रासो में महाराजा खुमान के अरवी मुसलमानों से युद्ध कथित हैं। उन्हों ने सन् ७१२ से सिंच पर अधिकार जमा रक्खा था और उन के आगे वढ़ने पर खुमान से युद्ध हुए थे जिन में उन की पराजय इस में कथित है। सरहपा, लूहिपाद आदिनाथ संप्रदाय के शाक्त थे और इन के ग्रंथों से वाममार्ग का उपदेश मिलता था।

#### उदाहरण

(१) जिन वल्लभसूरि (१११० के पूर्व)—— इक्क जीह इण मन्त्र तणो गुण किता वलाणूं। नाण हीन छड मत्य एक गुण पार न जाणूं।।

- (२) देवसेन (८७६)— जो जिय सासण भाषियउ सो मह कहियह सार। जो पाले सह भाउकरि सो तरि पावइ पार।।
- (३) सरह (१०वीं शताब्दी)—
  जिह मन पवन न संचरइ रिव सिस नाहि पवेस।
  तिह तट चित्त विसाम कर, सरहे कहियह वेस।।

## रासो काल (१२वीं शताब्दी द्वितीयार्द्ध से १३वीं के श्रांतप्राय तक)

इस काल १८ कवियों के नाम मिले हैं, जिन में नरपति नाल्ह (११५५), चंद वरदाई (११२९-११९३), जल्हन (११९३), अकरम फ़ैज (११५०), ज्ञानेश्वर (१२२९), उमांवा (१२७२), मुक्तावाई (१२८८) आदि कथनीय हैं। नरपित का 'वीसलदेवरासो' ११५ पृष्ठों का एक सुंदर गीति-काव्य है जो अभी हाल ही में प्रकाशित हो चुका है। चंद-कृत 'पृथ्वीराजरासो' प्रायः ढाई हजार पृष्ठों का ग्रंथ है जो काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा ने प्रकाशित किया है। इस में अनेकानेक प्रवंध हैं, विशेषतया युद्ध, मृगया और विवाहों के। श्रीमान् ओझा जी महोदय इस पूरे ग्रंथ को जाली वतला कर चंद का उस काल अस्तित्व ही नहीं मानते। आप के कथनों का मुख्य आधार तत्कालीन कवि-जयानक माना गया है किंतु स्वयं जयानक चंद का तत्कालीन अस्तित्व और मुकवि होना मानता है। निष्कर्प यह निकलता है कि चंद ने उसी काल कविता की किंत्र उस के विखर जाने से १५७९ से १५८५ तक किसी समय किसी ब्रह्मभट्ट कवि ने उन्हें ले कर तथा अपनी ओर से प्रच्र रचना मिला कर वर्तमान 'रासो' ग्रंथ रचा। यह वड़ा ही उत्कृष्ट ग्रंथ है और इसी के आधार पर हम ने चंद को हिंदी के नव सर्वोत्कृष्ट कवियों में माना है। स्वामी माववाचार्य (११९७-१२७७) तथा विष्णुस्वामी भी इसी काल भारी धार्मिक आचार्य हो गए हैं। माघवाचार्य ने द्वैत मत चला कर वैष्णवता को पुष्ट किया तया श्रीकृष्ण की भिक्त सिखलाते हुए भी वाममार्ग का पोपण न किया। विष्णुस्वामी दार्शनिक वैष्णव थे। ये दोनों महाशय हिंदी के लेखक न थे किंतु इन का प्रभाव हिंदी लेखकों पर पड़ा बहुत

हैं। इस काल अपभ्रंश छूट-सी गई और खड़ी वोली का भी कुछ-कुछ चलन हुआ। जैन किवयों के बहुतेरे धार्मिक रासो हैं, और धार्मिक शिक्षा की इस काल में भी प्रधानता है। हम पहले-पहल उत्कृप्ट स्थायी साहित्य इस काल हिंदी में पाते हैं। इसी समय मुसलमानों द्वारा भारतीय स्वतंत्रता नष्ट हुई। कुछ लोगों ने इसे ही वीरगाया काल का अंग माना है। यह वात अग्राह्य है। प्रायः ३० ग्रंथों में वीरकाव्य अंशतः केवल 'पृथ्वीराजरासो' में हैं, जो पूरा ग्रंथ भी इस काल का नहीं है। भारत इस काल वीर न हो कर कायर था। प्राप्त साहित्य का एक बहुत छोटा अंश वीरकाव्य-पूर्ण है। इस काल माड़वार, अजमेर, दिल्ली, कन्नौज, मथुरा और महाराष्ट्र के किवगण मिलते हैं। मुसलमानी राजवंशों में इस काल ग्रजनी (१००१-११७५), ग़ोरी (११९३-१२०६), तथा ग़ुलाम (१२०६-१९९०) पाए जाते हैं। शासकों में कुतवुद्दीन, अल्तमश और बल्बन प्रधान थे।

उदाहरण

नरपति नाल्ह---

जव लगि महियल उग्गइ सूर । जव लगि गंग वहें जलपूर । जव लगि प्राथमी नै जगन्नाथ । जाणी राजा सिर दीवौ हाथ ।।

चंद वरदाई---

सीतल वारि सुचंग तहाँ गय चिल्ल निसाचर। लगि पियास श्रम अंग वारि पिन्नो औँदोलि कर।।

ज्ञानेश्वर—

दुनिया तजकर खाक लगाई जा कर वैठा वन मों। खेचरि मुद्रा व्रजासन सोंध्यान घरत है मन सों॥

भारतवर्ष में यह क्रांति का समय था। मुसल्मानों से पूर्व भी यहाँ गुर्जर, सीदियन, शक्त, कुशान, और हूण विजेता आए थे, किंतु उन्हों ने हमारी राजसत्ता मात्र को ध्वस्त कर के यहाँ की सामाजिक सत्ता पर कोई आक्रमण नहीं किया था, वरन् उसी में मिल कर अथच स्वयं हिंदू हो कर उसे पुष्ट किया था। इन्हीं तथा अन्य कारणों से हमारा भारतीय समाज राजसत्ता की पराजय से अपनी कोई विशेष हानि नहीं समझता था, जिस से हमारे सामरिक वल एवं समर-शास्त्र ने अच्छी उन्नति भी न कर पाई थी। जव मुसल्मान लोगों ने पहले-पहल समाज से भी धार्मिक युद्ध छेड़ा, सो भी तर्क से नहीं वरन् खड़्त द्वारा, तव हमारे

समाज में भारी खलवली मची। धार्मिक परिवर्तन में यहाँ तर्कों का प्रयोग प्राचीन काल से ही सफल रीति से होता आया था, किंतु जव मुसल्मानों ने उस में बल प्रयोग किया, तव भारतीय समाज को अनहोनी का-सा मामला देख पड़ा। उधर मुसल्मान लोग अपने भाइयों पर भी धार्मिक वृद्धि के लिए वल-प्रयोग करते आए थे, सो भारत में भी उन्हों ने यही रीति स्वभावशः चलाई। फल यह हुआ कि मुसल्मानागमन से भारत में पहले-पहल न केवल दो राजशक्तियों में युद्ध हुआ,वरन् उसके पीछे दो अनमिल सभ्यताओं का सामाजिक संघट्ट प्रारंभ हुआ, जो अकवर के पूर्व तक प्रायः साढ़े तीन शताब्दियों तक चलता रहा। मुसल्मानों से पूर्व थाने वाली विजयिनी घाराओं से हम लोग अति शीघ्र रोटी-वेटी का संबंध कर के घुल-मिल जाते थे, किंतु उघर मुसल्मानों ने हमारे धर्म को मुशरिकपन तथा वृत-परस्ती के कारण निद्य कहा और हम ने वर्म में वल-प्रयोग के कारण स्वयं उन्हें निद्य कह कर इतरों की भाँति उन से रोटी-वेटी का संबंध न खोला, वरन् उन के स्पर्श को भी पाप ठह-राया। पराजित लोगों के पास सिवा वहिष्कार (व्यायकाट) के और अस्त्र ही क्या होता हैं ? सो हम उसी काल से मुसल्मानों के साथ आत्मवल से वहिष्कार द्वारा सामरिक नहीं वरन् सामाजिक युद्ध करने लगे। यही एक ऐसा मामला है जो मुसल्मानागमन काल को एक क्रांति-काल वनाता है। इस से पूर्व भारत में केवल दो और क्रांतियाँ हुई थीं, अर्थात् आर्यागमन् तथा वीद्ध सभ्यता का संस्थापन एवं समय पर निपात । यह तीसरी क्रांति दोनों ओर से अनुचित विचारों से हुई तथा हम दोनों के लिए वड़ी ही हानिकारिणी ठहरी, क्योंकि हम दोनों में उचित भ्रातुभाव स्थगित रहा।

### उत्तर-प्रारंभिक समय (१२६०-१३८७)

इस काल में हमें प्रायः २० कविगण मिलते हैं जिन में जज्जल (१३००), शार्क्न-घर (१३०३), गोरखनाथ (१३०० के लगभग), ज्योतिरीश्वर ठाकुर (१३००), अमीर खुसरो (१३२५) आदि की मुख्यता है। अलाउद्दीन से युद्ध करने वाले पृथ्वीराज के वंशवर हम्मीरदेव के जज्जल सेनापित एवं मंत्री थे। आप का वीरकाव्य श्रेष्ठ है। शार्क्नवर के ग्रंथ, 'हम्मीररासो', 'हम्मीरकाव्य' और 'शार्क्नवरपद्धति' प्रसिद्ध हैं। वावा गोरखनाथ ने प्रसिद्ध गोरखपंथ चलाया अयच बौद्ध सहजिया पंथ अपने पंथ में मिला लिया। आप हमारे पहले गद्यलेखक भी हैं। ज्योतिरीश्वर ने शुद्ध मैथिल भाषा में उत्कृष्ट गद्य लिखा। आप मैथिल-नरेश हरिहर देव की सभा में थे। अमीर खुसरो चंद के पीछे अव तक के हमारे सर्वोत्कृष्ट किव हैं। आप का निम्न विचार पठनीय है— "अरवी तो श्रेष्ठ है, किंतु अच्छी तरह सोचने पर हिंदी भाषा फ़ारसी से कम नहीं ज्ञात हुई। रई और रूम की प्रचलित भाषायें समझने पर हिंदी से कम मालूम हुई।"

इस काल भाषा में खासी उन्नित हुई और वह माध्यमिक भाषा के निकट पहुँच गई। नृप-यशोगान कुछ कमी से चलता रहा, धर्मग्रंथ वढ़े, खड़ी बोली खुसरो के साथ खूव उन्नत हुई, तथा मुल्ला दाऊद द्वारा प्रेमपंथ का चलन चला। रचना की भाषा में अवधी, ब्रजभाषा, राजपूतानी, पंजाबी, खड़ी बोली आदि का प्रयोग हुआ। पंथ-प्रवर्त्तकों के प्रयत्नों से धामिक वल द्वारा समाज-संगठन हुआ तथा उस के अधोभाग का भी सहयोग उसे उमंग के साथ प्राप्त हुआ। मिथिला, मेवाड़, नेपाल, राजपूताना (के अन्य भाग), मच्य-भारत, दिल्ली, गोरखपूर, आदि के कवि उपलब्ध हुए। राजशिक्त निम्नानुसार थी:—

> खिल्जी १२ ९०-१३२० तोग़लक १३२०-१३९८ विल्ली में।

कश्मीर १३२५ में, दिल्ली से स्वतंत्र मुसल्मानी शक्ति द्वारा जीता गया। विजयनगर १३३६-१५६५ (मदरास प्रांत की ओर)।

वहमनी १३५३-१५२६ (महाराष्ट्र प्रांत की ओर)।

खिल्जियों में अलाउद्दीन प्रवान था। उस ने महाराप्ट्र (१२९४-१३११), चित्तौर (१३०३) तथा रणयंभौर (१३०४) जीते। उस के पीछे अकवर के पूर्व तक दिल्ली साम्राज्य वल्हीन रहा।

साहित्य के उदाहरण--

(१) जज्जल (१३००)—

कोह चलिय हम्मीर वीर गक्ष जूय सँजुत्ते। किअउ कट्ट आकंद मुच्छि म्लेच्छह के पुत्ते॥

(२) ज्ञार्ज्जवर (१३०३)---

ढोला मारिय ढिल्लि महँ मुन्छि उमेन्छ सरीर। पुर जज्जल्ला मन्त्रि वर चलिय बीर हम्मीर॥ सिंह गमन सुपुरुष वचन कदिल फरे इक सार। तिरिया तेल हमीर हठ चढ़ें न दूजी बार।।

- (३) गोरखनाथ (१३००)— स्वामी तुम्है गुर गोसाई अम्है जा सिख, सबद एक। पुछिबा, दया करि कहिवा, मन न करिवा रोस।
- (४) ज्योतिरीश्वर (१३००)—

  काजर क भीति तेले सींचिल अइसिन रात्रि।

  पाछे वाँका बेगे काजर क मोट फूजल अइसिन मेघ विविड़

  मांसल अंधकार देष।
- (५) अमीर खुसरो (१३२५)—

  जे हाले मिस्की मकुन तग्राफ़ुल

  दुराये नैना बनाये बतियाँ ॥

  कि ताबे हिजरत न दारमैजां
  न लेहु काहे लगाय छतियाँ ॥

  शवाने हिजरां दराज चूं जुल्फ़ो

  रोजे बस्लत चु उम्म कोता।

  सखी पिया को जो में न देखूँ
  तो कैसे काटुं अँथेरो रितयाँ ॥

## पूर्व-माध्यमिक हिंदी (१३८८-१४०३)

इस काल में प्रायः ५० कविगण प्राप्त हैं, जिन में विद्यापित ठाकुर (१३८८), महाराजा कुंभकर्ण चित्तीड़ (१३६२-१४१२), रामानंद स्वामी (१३९९), सेन नाई, पीपा महाराज, सदना, घना, भवानंद, रैदास, कवीरदास (१३९८-१५१८), नामदेव (१४२३), वावा नानक (१४६९-१५३७), चैतन्य महाप्रभु (१४८५-१५३३), वल्लभाचार्य (१४७८-१५३०), कुतवन शैंख (१५०१) और सेन (१५०३) प्रधान हैं। इसी अंतिम समय से महारमा सूरदास का कविता-काल प्रारंभ होता है। विद्यापित

ठाकुर मैथिल किव थे। आप ही ने हिंदी में वाममार्ग-पूर्ण श्रृंगारिक किवता का प्रचार किया। आप हिंदी के वहुत वड़े किव माने जाते हैं। वंगाल और विहार में इन का वड़ा मान है। काम-काज के समय भी गृहस्थों के यहाँ आप की किवता गाई जाती है। उदाहरण

सरस वसन्त समय भल पाओलि, दिछन पवन वहु धीरे। सपनेहु रूप वचन यह भाषिय, मुख से दूरि करु चीरे॥ कर जोरि विनमों विमल तरंगे, पुन दरसन हो पुन मित गंगे।

महाराणा कुंभकर्ण की रचना अव अप्राप्य है। स्वामी रामानंद रामानुज के श्री-संप्रदाय के वैष्णव वावा राघवानंद के शिष्य कान्यकुब्ज व्राह्मण थे। आप का संप्रदाय रामानंदी परम प्रसिद्ध है और वैष्णवों में इस का वहुत बड़ा प्रचार रहा आया है। हिंदू समाज को संगठित करने के लिए आप ने वैष्णव-संप्रदाय में शूद्रों का भी द्विजों के समान मान किया, यद्यपि गृहस्थों में प्रचलित समाज की प्रणाली में भेद डाल कर हलचल न डाला। आप ने हिंदी कविता भी की। उपर्युक्त सेन नाई से कवीरदास-पर्यंत महात्मा हिंदी के सुकवि तथा आप के शिष्य थे। महात्मा कवीरदास ने प्रसिद्ध कवीरपंथ चला कर गोरखपंथ की भाँति हिंदू समाज का संगठन किया। आप ने हिंदू मुसल्मानों के मेल में उद्दाम प्रयत्न किया। सगुण ब्रह्म को न छोड़ते हुए आप ने विशेषतया निर्गुणात्मक ईश्वर का वर्णन किया। आपका घार्मिक भाव उपनिपदों पर आघारित अथच हिंदी के महाकवियों में प्रायः सर्वोच्च था। आप की रचना सिक्खों के 'ग्रंथ साहव' में भी सम्मिलित है। साखी, वीजक आदि प्रायः पचास-साठ ग्रंथ कवीर के प्राप्त हैं। आप की उल्टवाँसी वहुत प्रसिद्ध है। तुलसी-दास के पीछे हमारे कवियों में उत्तरी भारत के आप सर्वोत्कृष्ट धर्म-प्रचारक हैं। और आप की रचना की लोक-स्वीकृति भी वैसी ही है। इन के कुछ न कुछ छंद सभी जानते हैं, सो यहाँ जदाहरण नहीं दिया जाता । नामदेव के भी छंद ग्रंय साहव में जद्घृत हैं । आप-ने हिंदू-मुसल्मानी मेल में पूज्य प्रयत्न किया। आप भी प्रसिद्ध कवि और संत थे। वावा नानक सिक्ख-मत के प्रचारक हिंदी के सर्वोत्कृष्ट राजनीतिक प्रभावयुक्त महात्मा थें। वाप के अनुयायी नवों गुरुओं तया आप के द्वारा सिक्खमत के प्रवर्तन से हिंदी का भारतीय राजनीतिक इतिहास पर सब से बड़ा प्रभाव पड़ा है। आप की रचना भी निर्गुणात्मिका एवं सवल थी। चैतन्य महाप्रभु हिंदी के किव न हो कर वंगाली महात्मा थे, किंतु आप का प्रभाव हिंदी किवता पर पड़ा बहुत अधिकता से हैं। वल्लभाचार्य भी इन्हीं के सहपाठी एवं इन्हीं के समान महत्तायुक्त वैष्णव थे। आप के वल्लभीय संप्रदाय का भारी मान मयुरा, वृंदावन, माड़वार और गुजरात में हुआ। आप के वंशधरों की कई गिह्याँ हैं जिन में वे देवभाव से पूजे तक जाते हैं। महात्मा सूरदास आप ही के शिष्य थे। आचार्य जी ने हिंदी किवता भी रची। कुतवन शैख ने पूज्य सूफ़ीमत-गर्भित 'मृगावती' नाम्नी प्रेमकहानी रची।

#### उदाहरण

साह हुसैन अहै वड़ राजा । छत्र सिहासन उनके छाजा ॥
पंडित औ बुधिवन्त सयाना । पढ़ें पुरान अरय सब जाना ॥
धरम दुदिस्टिल उन को छाजा । हम सिर छाँह जियो जग राजा ॥
दान देइ औ गनत न आवे । बिल और करन न सरविर पावे ॥
सेन की रचना वर्तमान से बहुत कुछ मिल जाती हैं।
जबते गोपाल ययुवन को सिधारे आली, मधुवन भयो मधु दानव विखम सों।
सेन कहैं सारिका, सिखंडी, खंजरीट, सुक, मिलि के कलेस कीन्हों कालिँदी कदम सों॥

हमारा पूर्व-माध्यमिक काल गुरु के समान है। इसी के विचारों के अनुसार विशे-पत्या प्रीट्र-माध्यमिक समय (१५०३-१६२३) अथच सामान्यतया प्रायः ३०० वर्षों तक हिंदी साहित्य की प्रगति रही। इस में चैतन्य का गौडीय मत वंगाल में चला, अवध, शोप पूर्वीय प्रांत तथा मध्यभारत में रामानंदी, अथच पश्चिमी युक्तप्रांत, राजपूताना और गुज्रात में वल्लभीय। पंथों में गोरखपंथ कुछ पहले से चल रहा था अथच कवीर और नानक-पंथ इसी काल से चले। युक्तप्रांत और वंगाल में सूफ़ीमत का भी चलन चला। इस प्रकार पंजाब में वंगाल-पर्यंत धार्मिक उन्नित का प्रभाव फैलो। साहित्यिक गरिमा की भी अच्छी अंगपुष्टि हुई विशेषतया विद्यापित, कवीरदास तथा रामानंद के इतर शिष्यों द्वारा। इन उपदेशकों ने हिंदू-मुस्लिम ऐक्य का भी बहुत प्रशंसनीय प्रयत्न किया जिस से बहुत काल पर्यंत भारतीय समाज से यह फूट का रोग हटा रहा।

> राजनीति की दशा भी कयनीय थी। १३९८—तैमूर लंग का लोकक्षयकारी घावा।

१३९८-१४१४ दिल्ली में अराजकता। १४१४-१४५० सैयद वंश (वलहीन)। १४५०-१५२६ लोदी वंश।

#### निम्न नवीन राज्य स्थापित हुए:---

| वीजापूर  | आदिलक्        | गही | <br>१३९०-१६८६ ) |                                        |
|----------|---------------|-----|-----------------|----------------------------------------|
| गोलकुंडा | <b>क्</b> तुव | ,,  | <br>१५१२–१६८७   | वहमनी से निकले।                        |
| अहमदनगर  | निजाम         | 11  | <br>१४९०–१६३७   | महाराष्ट्रमें भी कुछ<br>दवाव मुसल्मानी |
| वीदर     | वारीद         | "   | <br>१४१२–१६०९   | मत का प्रारंभ।                         |
| वरार     | इमाद          | "   | <br>१४८४–१५७५ ) |                                        |
| खानदेश   | फ़ारूक़       | "   | <br>१४८८–१५९९   |                                        |
| मालवा    | गोरी          | वंश | <br>१४०१–१५६४   |                                        |
| गुजरात   | तुर्क         | "   | <br>१४०१–१५७३   |                                        |
| वंगाल    | पठान          | 11  | <br>१२४०–१५७६   |                                        |
| जौनपूर   | तुर्क         | "   | <br>१३९९–१४७६   | ,                                      |
| कश्मीर   | स्वतंत्र      | "   | <br>१३२५-१५८४   | , '                                    |

भारत में मुसल्मानी मत स्थापन से इस काल पर्यंत कुछ लेखकों को निराशा दिखती है, और "सब देस से हारे, तो चले नानपारे" के अनुसार घार्मिक प्रयत्नों मात्र में उस का प्रभाव देख पड़ता है। हम को इस काल के भारतीय समाज में कोई निराशा नहीं दिखती वरन् हमारे समाज से मुसल्मानों के पूर्व किसी ने युद्ध किया ही न था और मुसल्मानी दवाव से वह आत्मवल से युद्धे में परमोत्साह के साथ प्रवृत्त था। इस काल हमारे समाज का हिंदूवल-गर्भित रूप न वदला, केवल मुसल्मानों ने वलपूर्वक या लालच दे कर उस से कुछ व्यक्ति छीन भर लिए। समाज की यह रक्षा ग्राम्य-संगठन, जातिभेद तया संतों के उपदेश से हुई। पूर्व-मध्यकाल में महाराष्ट्र भी इस सामाजिक युद्ध में आ गया। इस युद्ध के केंद्र युक्तप्रांत और पंजाव थे तथा राजपूताना और वंगाल बहुत कर के इस से वाहर थे। वंगाल में संस्कृत-गर्भित भाषा का प्रचार उच्च समाज में विशेष था जिस से उस के अवोभाग उदासीन से थे। फल यह हुआ कि एक विहरंग प्रांत हो कर भी वंगाल जातीय विचारों से प्रभावित न रह कर अपनी हिंदू संख्या का एक वृहदंश मुसल्मानों को दे वैठा, अर्थात् अपनी प्राचीन सभ्यता और धर्म की समुचित रक्षा न कर सका। धार्मिक प्रेम से किसी का मुसल्मान होना प्रशंसनीय है, किंतु हिंदूमत के उपदेशकों की निर्वलता से इस महामत का बुरा समझा जाना शोक का विषय है। उधर पंजाव में सिक्खों हारा जाति का निरादर हुआ, तथा मुसल्मानी प्रभाव वहाँ था ही विशेष। इन कारणों से वहाँ भी हिंदू संख्या संकुचित हो गई। इधर युक्तप्रांत मुसल्मानी शक्ति का केंद्र भी हो कर पौराणिक वल की महत्ता, जातिभेद की प्रवलता तथा देशीय भाषा की सुगमता एवं साहित्यिक उपदेशों की प्रचुरता से अपना रूप पूर्णता के साथ रक्षित रख सका। विहार ने भी ऐसा ही कर पाया। अतएव हम देखते हैं कि हिंदी के केंद्र ने भारतीय समाज की अच्छी रक्षा कर दिखलाई। इस में हिंदी भाषा की महत्ता सिद्ध है और हमारे कवियों एवं धार्मिक उपदेशकों की भी। जाति ने भी उस काल अच्छा काम किया, यद्यपि अब वह हानिकर मात्र है।

## संयुक्त प्रांत में हिंदू पुरुषों के नाम

[लेखक—श्रीयुत डाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)]

साहित्य, सामाजिक नियम, भाषा, राजनीतिक संगठन, धार्मिक विचारावली आदि संस्कृति के भिन्न-भिन्न अंगों के समान ही स्त्री-पुरुषों के नामों पर भी देश और काल की छाप रहती हैं। भारतवर्ष में ही विश्वामित्र, कुमारगुप्त, तथा रामप्रसाद कम से वैदिक पौराणिक तथा आधुनिक काल का सहसा स्मरण दिला देते हैं। इसी प्रकार अनंत केशव चिपलूनकर के साथ मुनहरी किनारेदार पगड़ी और लाल रंग का सामने मुड़ा हुआ जूता आंखों के सामने आ जाता है, गंडासिंह से सफ़ेद साफ़ा, ऊँचा कद और दाढ़ी-मूछ से भरा चेहरा अलग नहीं हो पाता, ज्ञानेंद्रनाथ वोस तेल से सँवारे हुए नंगे सिर और फुफनीदार धोती के साथ स्मरण आते हैं। अपने स्थामविहारी या रामस्वरूप के सिर पर कम से कम टोपी जरूर ही रहती है। मुख तथा व्यवहार अत्यंत शिष्ट कुछ-कुछ विगड़े हुए पुराने खानदानी लोगों का-सा, नीची झुकी हुई मूछ, और किसी भी तरह के कपड़ों में आप लोग दिखलाई पड़ते हैं। इस सब से कम से कम इतना तो सिद्ध ही होता है कि नामों में प्रत्येक देश-काल की संस्कृति का प्रतिविव रहता है, अतः इन के सूक्ष्म अव्ययन से संस्कृति के इतिहास पर पर्याप्त प्रकाश पड़ सकता है।

भारतवर्ष के भिन्त-भिन्त प्रदेशों के, प्रत्येक कालों के, समस्त धर्मानुयायी स्त्री तथा पुरुषों के नामों का संक्षिप्त अध्ययन भी एक निवंध में नहीं हो सकता। इसी कारण इस विषय की वानगी के स्वरूप हिंद-प्रदेश के मध्यम श्रेणी के हिंदू पुरुषों के आधुनिक-कालीन नामों को ले कर कुछ थोड़ी सी सामग्री प्रस्तुत निवंध में संकलित करने का प्रयास किया गया है। इस सीमित विषय का भी कहीं अधिक विस्तृत तथा पूर्ण अध्ययन संभव है।

इस प्रकार के नामों का अध्ययन करने से सब से पहली बात जिस की ओर ध्यान जाता है वह है अधिकांश नामों पर धार्मिकता की छाप । हिंदू संप्रदायों में से १५ वीं और १६ वीं शताब्दी के राम अयवा कृष्ण-संबंधी संप्रदायों का प्रभाव नामों पर आज भी पर्याप्त मात्रा में चल रहा है, यद्यपि जिस तरह 'रामचरितमानस' अथवा 'सुखसागर' का पठन-पाठन मध्यम श्रेणी के हिंदुओं के घरों में घीरे-घीरे कम हो रहा है, उसी प्रकार नामों में भी परिवर्तन प्रारंभ हो गया है। तो भी अब तक विशेपतया अवध आदि पूर्वी प्रदेशों में नामों के अंदर किसी न किसी रूप में राम का नाम तथा व्रज आदि पश्चिमी प्रदेशों में कृष्ण का नाम बहुत अधिक पाया जाता है। इस प्रकार के नामों के अनेक उदाहरण हमें तनिक भी स्मरण करने से मिल सकते हैं।

श्रीराम, रामकुमार, रामिकशोर, रामदुलारे, जयराम, रामनरेश, रामनरायन, रामस्वरूप, रामेश्वर तथा कौशलिकशोर, कौशलकुमार, रघुवंश नरायन, अववेश नामों में केवल श्रीरामचंद्र के स्मरण की भावना सिश्चित्त हैं। किंतु रामनाथ, रामदास, रघुनाथदास, रामसरन, रामदयाल, रामकुपाल, रघुवरदयाल, रामाश्रय, जैसे नामों के साथ, रामानंदी संप्रदाय की स्वामी और दास की भिक्त-भावना के चिह्न मिलते हैं। स्वयं रामानंद नाम कदाचित् संप्रदाय प्रवर्त्तक के नाम का अनुकरण मात्र है। क्षत्रियों में श्रीरामचंद्र जी को रामिसह के रूप में प्रायः देखा जाता है।

काशी तथा विहार प्रदेश की ओर राम-संबंधी नामों के विशेप रूप प्रचलित हैं, जैसे रामराज राय, रामसनेही लाल, रामलगन, रामसुमेर, रामनिहोर, रामप्रताप, रामदयाल, रामजीवन, रामनिवास, रामथवध, रामनिधि, अवधंशप्रसाद, राघवप्रसाद इत्यादि। रामचंद्र जी के साथ-साथ अनेक नामों में रामचंद्र जी के परिवार को भी स्मरण कर लिया जाता है तथा कुछ में रामचंद्र जी के नाते केवल उन के माइयों आदि के नामों पर ही नाम रख लिए गए हैं, जैसे सीताराम, अथवा सियाराम, रामलखन, भरतराम, अथवा लछमनप्रसाद, शत्रुष्ट्रचिंसह। रामचंद्र जी के अनन्य सेवक को महावीरप्रसाद अयवा हनुमानप्रसाद जैसे नामों में अमर कर दिया गया है। राम-संबंधी नामों में वाबूपन की छाप वाबूराम या रामवाबू में पाई जाती है। अपने देश में सांप्रदायिकता के भाव के साथ ही साथ उदारता का भाव भी सदा से मौजूद रहा है—रामभक्त भी अन्य देवताओं को आदर के साथ देखते थे। इस दृष्टिकोण का प्रभाव रामकिशन, कृष्णराम, तया शिवराम जैसे नामों में स्पष्ट पाया जाता है।

वार्मिक नामों में कदाचित् राम-संवंधी नामों से अधिक श्रीकृष्ण जी से संवंध रखने वाले नाम अपने प्रदेश में प्रचलित हैं। नाम वचपन में रक्खे जाते हैं अतः राम की अपेक्षा वालकृष्ण का भाव माता-पिता को प्रायः अधिक आकर्षक लगता है। कृष्ण-संवंधी नामों की वहुत लंबी सूची वनाई जा सकती है—जैसे श्रीकृष्ण, या श्रीकृष्णलाल या किशन लाल या कन्हैयालाल, कृष्णकुमार, कुँवरकृष्ण, कृष्णानंद, श्यामसुंदर, जगतकृष्ण, कृष्णनरायन, या नरायनकृष्ण, कृष्णमोहन, गिरधारीलाल, मोहनलाल, विहारीलाल, श्यामविहारी, छैलविहारी, मुकुटविहारी, कुंजविहारी, व्रजनरायन, व्रजराज, यदुनंदन, यादवेंद्र, धनश्यामदास, जनादंनप्रसाद, मुरलीमनोहर, मुरलीधर, वंसीधर, वंशीलाल, वृंदावनलाल, गोकुलचंद, मयुरालाल, श्रीकृष्ण जी के नाते ही गोविदराम, वलदेवप्रसाद, वलभद्रप्रसाद, वलराम तथा अनिरुद्धकुमार जैसे नाम मिलते हैं। कृष्ण-संप्रदायों में वाद को विकसित होने वाले रावावल्लभ आदि संप्रदायों की छाप निम्निलिखत प्रकार के नामोंपर मिलती है, जैसे राधाकृष्ण, राधेश्याम, किशोरीलाल, अयवा श्यामाचरन, गोपीनाय, गोपीचंद्र, लिलताप्रसाद। कृष्ण-संवंधी नामों में विहारी ढंग के नाम व्रजपतेश, नंदनलाल, राधारमन या राधिकारमन, कंसदमन के ढंग के होते हैं। काशी तथा विहार की ओर कृष्ण-संवंधी नामों की अपेक्षा राम-संवंधी नामों का अधिक प्रचार है। यह स्वाभाविक ही है।

यद्यपि नामों में राम और कृष्ण से प्रभावित नाम बहुत अधिक पाए जाते हैं किंतु अब भी त्रयों के मुख्य देवता भगवान् विष्णु की भिवत का प्रभाव नामों में कम नहीं हुआ है। इस का तात्पर्य यह है कि बाद के संप्रदायों के साथ-साथ प्राचीन वैष्णव या भागवत-धर्म का प्रभाव आज भी नामों में काफ़ी चल रहा है। इस प्रकार के नामों की बहुत लंबी सूची बन सकती है। कुछ में केवल भगवान् का स्मरण स्पष्ट शब्दों में किया जाता है, कुछ में विष्णु का रूप स्पष्ट दिखलाई पड़ता है और कुछ में विष्णु के साथ लक्ष्मी जी को भी शामिल कर लिया गया है। इस प्रकार के नामों के कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं। जैसे प्रभुद्याल, प्रभुनाय, जगदीशप्रसाद, जगदीशनर्रायन, जगदीशचंद्र, जगन्नाय, विलोकी नाथ, विशंभरनाथ, ईश्वरसहाय, दीनानाय, नरायनदत्त, नरोत्तमदत्त, नरोत्तमप्रसाद, पुरुषोत्तमदास, लीलाधर, हरिवंस, केशवप्रसाद, बालमुकुंद तथा उदयनरायन, धभय नरायन, मुकुंदलाल, श्रीनाय, श्रीनरायन, श्रीनिवास, लक्ष्मीविहारी, लक्ष्मीनरायन लक्ष्मीप्रसाद, कमलाप्रसाद, रमेशकुमार, रमेशचंद्र, रमाकांत, कमलापति। भगवान् के नाते ही सालिग्राम, सत्यनरायन, तुलसीराम, श्रीपनरायन, अनंतलाल, श्रीपनाय,

वैकुंठनाय, जैसे नाम चलते हैं। काशी प्रदेश की ओर श्रीपतिनरायन, छिवनरायन जैसे नाम, राजस्थान की ओर रनछोरदास तथा विट्ठलदास जैसे नाम तथा पहाड़ पर नरायनदत्त जैसे नाम प्रचलित हैं।

अपने प्रांत में वैष्णवधर्म के साथ-साथ शैवधर्म भी वरावर चल रहा है, अतः वहुत से नामों पर शिवमक्ति की छाप मिलती है। इन की लंबी सूची बनाई जा सकती है। इन नामों में से कुछ में शिव को परमेश्वर के रूप में स्मरण किया गया है, कुछ में त्रयी के शिव जी के रूप में तथा कुछ के साथ पार्वतीजी को भी शामिल कर लिया जाता है, जैसे, विश्वनाथ, महादेवप्रसाद, महेशप्रसाद, महेशचंद्र, रुद्रप्रसाद, शिवदत्त, शिवचरन, शिवप्रसाद, कृपाशंकर, शिवशंकर, प्रेमशंकर, शंकरदयाल, शंभुनाथ, भोलानाथ, काशीनाथ, अमरनाथ, कैलाशचंद्र, चंद्रभूपन, चंद्रशेखर, गौरीशंकर, उमाशंकर, देवीशंकर, रमाशंकर। शिव जी के नाते ही हरनंदन, हरिकशोर, गनेशप्रसाद, गनपत आदि नाम चलते हैं। वैष्णव और शैवभिक्त का सामंजस्य हरिशंकर, हरनरायन, हरगोविंद जैसे नामों में मिलता है। काशी तथा विहार की ओर शिवप्रसन्न, शिवनरेश, शिवव्यान, पशुपितनाथ, भुवनेश्वरप्रसाद, हरिहरप्रसाद, जैसे नाम चलते हैं। परमात्माप्रसाद, दीनदयाल, ब्रह्मानंद, ब्रह्मेश्वर साधारण धार्मिक नाम हैं।

शैववर्मों में शक्ति की उपासना बहुत प्राचीन काल से उपस्थित मिलती है, अतः इस की छाप भी अनेक नामों में चल रही है, जैसे माताप्रसाद, ईश्वरीप्रसाद, देवीप्रसाद, भगवतीप्रसाद, शीतलाप्रसाद, शारदाप्रसाद, दुर्गाप्रसाद, कालिकाप्रसाद, ज्वालाप्रसाद, कालीचरन, भगवतीचरन, मातासरन।

यहाँ यह स्मरण दिलाना अनुचित न होगा कि त्रयी के तीसरे प्रमुख देवता ब्रह्मा नामों से भी प्रायः लुप्त हो गए हैं।

धार्मिक तीर्यस्थानों तथा निदयों आदि से संबंध रखने वाले नाम भी प्रायः मिलते हैं, भावुक लोग तीर्थों आदि पर पुत्र-कामना प्रकट कर आते हैं और पुत्र होने पर उसी तीर्थं या नदी के नाम पर पुत्र का नाम रख लेते हैं। कभी-कभी इन स्थलों पर जन्म होने के कारण भी वच्चों के ऐसे नाम पड़ जाते हैं। जैसे काशीप्रसाद, अयोध्याप्रसाद, गोकुलप्रसाद, हारिकाप्रसाद, मयुराप्रसाद, रामेश्वरप्रसाद, वद्रीप्रसाद, मयुरादत्त, प्रयागदत्त, तथा संगमलाल, त्रिवेनीसहाय, त्रिवेनीलाल, वेनीप्रसाद, गंगाप्रसाद, भागीरथीप्रसाद,

सरजूप्रसाद, गोमतीप्रसाद, नर्वदाप्रसाद, जमुनाप्रसाद, जमुनादत्त। काशी-विहार की ओर विंध्याचलप्रसाद, मिथिलाप्रसाद जैसे नाम भी चलते हैं यद्यपि चित्रकूटप्रसाद अभी मुझे नहीं मिले हैं। भिन्त-संप्रदायों की गुरु-भिन्त की छाप गुरुदयाल, गुरुप्रसाद, जैसे नामों में मिलती है।

पश्चिमी संयुक्त प्रांत में वैश्यों के वीच जैनवर्म का प्रभाव अभी थोड़ा बहुत चला जाता है। अतः उघर ऋषभदास, अथवा, सिद्धनाथ, जैसे नाम अक्सर मिल जाते हैं। सुखपाल तथा सूरजमल, जैसे नाम भी जैनों में ही प्रायः मिलते हैं। सावारण पौराणिक नाम रखने की प्रवृत्ति बहुत कम हो गई है तब भी हरिश्चंद्र, अथवा मार्कंडेयसिंह कभी-कभी मिल ही जाते हैं।

अपने प्रदेश के नामों में धार्मिक नाम ६०, ७० प्रतिशत से भी अधिक इस अधार्मिक युग में भी चल रहे हैं। किंतु कुछ लौकिक सार्थक नामों का भी चलन है। यह प्रवृत्ति क्षत्रियों और ठाकुरों में विशेष मिलती है। प्रायः इस प्रकार के नामों के पीछे वल, तेज, आदि का भाव प्रधान रहता है, जैसे त्रिलोकसिंह, प्रतापसिंह, विक्रमाजीतसिंह, महीपालसिंह, दिग्विजयसिंह, वीरेश्वरसिंह। पूरव में सभाजीतसिंह, सर्वजीतसिंह, तिलकधारीसिंह, अयवा राजदेवप्रसाद, जैसे नाम अधिक चलते हैं। विजयचंद्र, राजनाय, पृथ्वीनाय, जयपाल, तेजप्रताप, प्रतापनरायन, वलवंतप्रसाद, राजदेव, जैसे नाम क्षत्रियों के अतिरिक्त अन्य जातियों में भी मिल जाते हैं। निम्न प्रकार के नामों में वैदिक या पीराणिक इंद्र देवता का उतना स्मरण नहीं किया गया है जितना ऐश्वर्य की भावना को लाने का यत्न किया गया है, जैसे इंद्रदेवनरायन, राजेंद्रप्रताप, सुरेंद्रप्रताप, इंद्रपाल । गजराज अपने ढंग का निराला नाम है। ज्योतिप्रकाश, सूरजनरायन, सूरजभान, दिवाकरसिंह, आदित्यिकशोर, आदित्यप्रसाद, आदित्यप्रकाश, भानुप्रताप, चंद्रनरायन, पूरनचंद्र, फुलचंद, शरच्चंद, ताराचंद, श्रीकर, सूर्य तथा चंद्र संवंधी नामों में तेज अथवा कांति के साय घार्मिक भावना भी रहती है। अक्सर लोग अपने वच्चे को कुल का प्रकाशक या घन, सौंदर्य का अवतार, ऐश्वर्य तथा सुख की खान अथवा स्नेह की मूर्ति तथा असाधारण आत्मा समझते हैं। इस स्वाभाविक प्रवृत्ति के कारण निम्न प्रकार के नाम सर्वसाघारण में काफ़ी प्रचलित हैं-कूलदीपनरायन, हीरालाल, जवाहरलाल, मोतीलाल, जगतभूपन, निधिपाल, रतनलाल, सुदर्शनलाल, सुंदरलाल, मनोहरलाल,

गुलावचंद, मदनमोहन, मनमोहन, सुखदेव, देवनंदन, महानंद, लालजी, परमानंदलाल, छोटेलाल, परमहंस, हंसस्वरूप, इत्यादि ।

हर्पोत्पादक ऋतुओं का भाव लेते हुए निम्न प्रकार के नाम रक्खे जाते हैं, जैसे वसंतलाल, होरीलाल। कभी-कभी इन अवसरों पर पैदा होने के कारण भी ऐसे नाम पड़ जाते हैं। जिन के वच्चे जिदा नहीं रहते हैं वे उपेक्षा दिखलाने के लिए शिशु को जमीन पर जरा घसीट देते हैं, इसी कारण कभी-कभी फेंकूमल, कूड़ामल, घसीटेराम जैसे नाम सुनने को मिल जाते हैं। छः उंगलियों के वच्चे का नाम अवसर छंगामल या छंगालाल रख दिया जाता है। दुखीलाल नाम का कारण मैं अभी तक ठीक नहीं समझ पाया हूँ।

मुस्लिम-कालीन प्रभाव अथवा विदेशी शव्दावली वहुत कम नामों में मिलती है, किंतु कुछ नाम इस प्रकार के अवश्य चल रहे हैं, जैसे साहवजादे सिंह, राजेंद्र वहादुर, फ़तेह वहादुर,जंग वहादुर, तेज वहादुर, विजय वहादुर,इक़वाल नरायन, इक़वाल वहादुर, फ़तेहचंद, भगवानवस्त्रा सिंह, रोशनलाल, शादीलाल इत्यादि।

नामों के संबंध में विहार तथा काशी प्रदेशों की विशेषता ऊपर वतलाई जा चुकी हैं। प्रादेशिकता की दृष्टि से अपने प्रांत के पहाड़ों पर प्रायः दत्त या आनंद अंत वाले नाम वहुत प्रचलित हैं, जैसे रामदत्त, गोपालदत्त, विशंभरदत्त, धर्मानंद, केवलानंद, धनानंद, सत्यानंद, देवानंद, सर्वानंद। क्षत्रियों में पहाड़ पर भी सिंह अंत वाले नामों का विशेष चलन है।

इधर बीसवीं शताब्दी में नामों पर कुछ नए प्रभाव पड़ रहे हैं। आर्यसमाज के प्रभाव के कारण सार्थक तथा वैदिक घर्म के विचारों को छेते हुए नाम रखने का चलन फैला, इस के फलस्वरूप ओम्प्रकाश, ब्रह्मेश्वर, ब्रह्मानंद, सत्यदेव, सत्यव्रत, धर्मव्रत, धर्मव्रत, दयानंद जैसे नाम सुनाई पड़ने लगे हैं। नामों में शर्मा, वर्मा तथा गुप्त लगाने की प्रवृत्ति भी आर्यसमाज के प्रभाव के ही फलस्वरूप है। दास तो वैष्णव प्रभाव से ही काफ़ी संस्था में मिलता था।

अपने यहाँ वंगाली नामों का प्रभाव भी इघर काफ़ी पड़ा है। इंद्र अंत वाले नाम प्रायः वंगाली नामों के अनुकरण में रक्खे गए हैं। कुछ अन्य नाम भी इस श्रेणी में रक्खे जा सकते हैं। ऐसे नामों की काफ़ी लंबी सूची वन सकती है, जैसे भूपेंद्र, वीरेंद्र, नरेंद्र, सुरेंद्र नगेंद्र, रवींद्र, देवेंद्र, राजेंद्र, नृपेंद्र, घीरेंद्र, कवींद्र तथा अर्रावद, अविनेश, दिनेश, इत्यादि। पश्चिमी प्रभाव नामों के रखने में अभी दृष्टिगोचर नहीं होता जार्ज जीराव नाम अपवाद स्वरूप हैं—िकंतु नामों के गठन पर इस का विशेष प्रभाव पड़ा है। पिश्चिमी प्रभाव के पहले नाम प्रायः दो शब्दों से बने होते थे। किंतु यह पिश्चिमी प्रभाव का ही फल है कि एक तीसरा शब्द भी नामों में जुड़ने लगा है। यह तीसरा शब्द प्रायः जातिवाचक होता हैं, जैसे मिश्र, चतुर्वेदी, तिवारी, दुवे, अवस्थी, पांडे, मालवीय, पाठक, शुनल, जोशी, वाजपेयी, दीक्षित, नागर, सिनहा, सक्सेना, माथुर, श्रीवास्तव, अग्रवाल, जैसवाल, माहेश्वरी, अरोरा, सेट, साह, नेगी, यादव, चौहान, भागंव, पालीवाल, खत्री, टंडन, कभी कभी गोत्र, आस्पद या अल्ल सूचक शब्द भी लगाए जाने लगे हैं, जैसे भारहाज, चौधरी, जौहरी, अदावाल, खरे, गोइल, गोस्वामी, सपरू, नेहरू, काफ इत्यादि। किंतु यह तो अध्ययन का एक स्वतंत्र ही विपय हैं। पश्चिमी प्रभाव सब से अधिक नामों के संक्षिप्त रूप देने में मिलता है, जैसे रामप्रसाद त्रिपाठी अब पूर्णरूप में हम लोगों को बहुत कम दिखलाई पड़ते हैं। एस० सी० जेम्स के बज़न पर ये अब प्राय: आर० पी० त्रिपाठी हो गए हैं। मेरे एक मित्र पंडित रघुनाय प्रसाद त्रिवेदी अपने को र० प्र० त्रिवेदी लिखा करते थे। किंतु अंग्रेजी प्रभाव के रहते हुए भी स्वदेशीपन की इस तरह की छाप अभी अन्यंत असाधारण है।

इस छोटे से निवंध में संयुक्त प्रांत के हिंदू पुरुपों के नामों के संबंध में कुछ मुख्य प्रवृत्तियों का उल्लेख किया गया है। नामों के इस संक्षिप्त अध्ययन से हम इस निष्कर्ष पर अवश्य पहुँ चते हैं कि अपने देश पर धार्मिकता, विशेषतया पीराणिक और भिक्त-संप्रदायों की छाप इस वीसवीं शताब्दी में भी विशेष कम नहीं हुई है। इस्लाम का प्रभाव नामों पर विशेष नहीं पड़ा, नवीनता के लक्षण भी जहाँ-तहाँ दिखलाई पड़ने लगे हैं, विशेषतया सार्थक नामों में। लेकिन वे अभी तो दाल में नमक के ही वरावर हैं। पश्चिमी नक़ल में रामप्रसाद त्रिपाठी का आरं पी॰ त्रिपाठी हो जाना तो केवल इतना ही जतलाता है कि त्रिपाठी जी ने धोती-चादर छोड़ कर समय की आवश्यकता के अनुरूप कोट-पत्लून पहिन लिया है। उन का हाड़-मांस नहीं वदला है। वही पुराना चला जा रहा है।

## महाराष्ट्र संत तुकाराम ऋौर उन की हिंदी कविता

#### [ लेखक-शीयुत भोलानाथ शर्मा, एम्० ए० ]

प्राचीन काल में, जब कि भारतवर्ष में अंतर्प्रातीय व्यवहार में तथा उच्च कोटि के साहित्य में संस्कृत भाषा का प्रयोग होता था, भारत की आत्मा की अखंडता अक्षुण्ण वनी रही। भारतवर्ष इतना विशाल देश होते हुए भी सांस्कृतिक ऐक्य के सूत्र में वैधा रहा। मघ्ययुग की परिस्थिति बहुत कुछ प्रतिकूल रही, पर उस प्रतिकूलता में भी आशा का एक-दम अभाव हो गया हो, ऐसी वात नहीं थी। अध्यापक क्षितिमोहन सेन की शोधों ने उस अंघकार के युग में भारत की अखंडता के दीप की ज्योति का पता लगाने का अत्यंत स्तुत्य कार्य किया है। यह ज्योति थी साधु-संतों की ज्योति। यह लोग मध्ययुग में प्रांतीयता का मोह त्याग कर संपूर्ण देश में पर्यटन करके अनेक सांस्कृतिक केंद्रों से मधुमिक्षका के सदृश मधु एकत्रित कर यत्र-तत्र उस का वितरण करते थे। यह लोग सभी प्रांतों में उत्पन्न हुए तथा भारत की ऊँची-नीची सभी जातियों को इन महात्माओं को जन्म देने का गौरव प्राप्त है। यह लोग विश्वव्यापी प्रेम एवं अव्यात्म-तत्त्व के उपासक थे। तुकाराम महाराष्ट्र के साधुओं में सर्वश्रेष्ठ माने जाते हैं, पर वह मध्यकालीन भारत की भी विभूति हैं। उन की महत्ता को प्रांत-विशेष में सीमित कर देना अनुचित है। उन की हिंदी-कविता की उपलब्धि भी उन की प्रतिभा की सार्वदेशिकता की साक्षी है। आज, जब कि प्रांतीयता की लहर भारतीय अखंडता को डुवोने के लिए उमड़ रही है, इस वात की भारी आवश्यकता है कि ऐसे सार्वदेशिक महात्माओं के चरित्र का हम अव्ययन करें।

साधु तुकाराम महाराष्ट्र संत-मणि-माला के सुमेरु हैं। महाराष्ट्र-प्रदेश के आधु-निक विद्वानों ने ऐतिहासिक शोध का कार्य जितनी लगन और अध्यवसाय के साथ किया है वह सर्वया स्तुत्य एवं अनुकरणीय है। उन के प्रयत्नों से तुकाराम के जीवन-चरित्र के विषय में जो कुछ जाना जा सकता था जान लिया गया है। प्रस्तुत जीवन-चरित्र, जो कि अत्यंत संक्षिप्त है, सर रामकृष्ण भांडारकर के, 'वैष्णविष्म, शैविष्म, आदि' शंकर पांडुरंग पंडित क़ी तुकाराम की कविता-संग्रह की भूमिका, जगिहतेच्छु प्रेस की 'श्री तुकारामाची गाया' की भूमिका, श्री लक्ष्मण रामचंद्र पांगारकर के सुप्रसिद्ध तुकाराम के जीवन-चरित्र एवं प्रो॰ रानडे के 'मिस्टीसिज्म इन महाराष्ट्र' के आधार पर प्रस्तुत किया गया है।

पूना से आठ कोस दूर वायव्य-कोण में देहू नामक एक ग्राम हैं। यहीं साधु तुकाराम का जन्म हुआ। इसी कारण यह गाँव महाराष्ट्र का एक तीर्थ वन गया हैं। कई पीढ़ियों से तुकाराम के पूर्वपुरुप यहाँ निवास करते थे। वह जाति के कुणव वाणी (कुनवी विनये) शूद्र थे, उन का कुल-नाम मोरे एवं उपनाम आंविले, आंवले अथवा अंवले था। वाणिज्य व्यवसाय तथा पंढरपुर के विठोवा की भिक्त तुकाराम को अपने पूर्वपुरुपों से विरासत में मिली वृत्तियाँ थीं। तुकाराम के आठवें पूर्व-पुरुप विश्वंभर थे; उन्हों ने स्वयं देहू में ही श्रीविट्ठल एवं रखुमाई का मंदिर निर्माण कराया जो आज भी विद्यमान है। तुकाराम के पिता का नाम वोल्होवा तथा माता का नाम कनकावाई था। उन के जन्मसंवत् के विपय में वहुत मतभेद है पर संभवतया तुकाराम का जन्म शक संवत् १५३० अथवा विकम-संवत् १६६५ में तुलसी के शरीर त्याग से १५ वर्ष पूर्व हुआ था। उन के दो भाई और थे, वड़े भाई का नाम सावजी था तथा छोटे का नाम कान्होवा। भक्तों का विचार है कि तुकाराम के रूप में पुनः नामदेव का ही अवतार हुआ था।

उन का वाल्यकाल तो प्रायः सुख से व्यतीत हुआ। पिता ने छोटी अवस्था में विवाह कर दिया था पर प्रथम पत्नी को दमा रोग होने के कारण तुकाराम के पिता ने उन का दूसरा विवाह एक धनवान् की कन्या के साथ कर दिया। पर यह देवी उग्र स्वभाव वाली थीं। सावजी अत्यंत विरक्त स्वभाव के थे वह व्यापार इत्यादि की देख भाल भी नहीं करते थे अतएव पिता के जीवन-काल ही में तुकाराम को कुलक्रमागत वाणिज्य का कार्य सीख लेना पड़ा। १३ वर्ष की अवस्था में वह अपने व्यवसाय का संपूर्ण कार्य-भार स्वयं उठाने लगे।

सत्रह वर्ष की अवस्था में तुकाराम को माता-पिता से वंचित होना पड़ा। इसी समय से उन को एक के उपरांत दूसरी विपत्ति सहनी पड़ी। परिणाम यह हुआ कि शनैः शनैः इस असार एवं अनित्य जगत् से उन को वैराग्य होता गया और भगवान् में भित्त दृढ़ होती गई। अभी पितृ-वियोग का दुःख नहीं घटा था कि वड़े भाई की पत्नी भी चल वसीं। सावजी पहले से ही विरक्त-स्वभाव थे। पत्नी-स्वरूप पाश के छिन्न हो जाने पर वह घर

छोड़ कर निकल गए और फिर कभी न लीटे। इस समय तुकाराम की अवस्था केवल अठारह वर्ष की थी। दुःखों से घिर जाने के कारण व्यवसाय पर पूर्ण ध्यान न दिया जा सका, परिणामतः व्यवसाय वैठ गया। तदनंतर धन-प्राप्ति के जितने उपाय किए कोई सफल न हुए। इस पर पड़ गया घोर अकाल जिस में उन की प्रथम पत्नी अन्नाभाव के कारण मृत्यु को प्राप्त हुईं। कुछ समय उपरांत संतु नाम का पुत्र भी अनंत पथ का पथिक हो गया। ढोर-इंगरों के मर जाने पर तुकाराम अिंकचन एवं दिवालिया हो गए। उन को जन-साधारण के सामने लज्जा लगने लगी। भिक्त और विरिक्त की जड़ें हृदय में सुदृह रूप से जम गई। इस प्रकार तुकाराम के जीवन का पूर्वाई समाप्त हो गया, उस समय उन की अवस्था २१ वर्ष की थी। उन्हों ने एक स्थान पर लिखा है कि जिस पर भगवान् कृपा करते हैं उस को सांसारिक सफलता प्राप्त नहीं होने देते। उपरोक्त संपूर्ण घटनाओं को तुकाराम ने स्वयं एक अभंग में दिणत किया है, जिस की प्रथम पंक्ति 'याती शूद्र वंश केला व्यवसाय' है।

तुकाराम की विरक्ति इतनी वढ़ गई कि इष्टिमित्र एवं स्त्री के समझाने पर भी उन्हों ने एकांत में भगवद्-चितन को छोड़ कर संसार सँभालने की ओर कोई प्रयास नहीं किया। एक वार तो वह गृहत्याग कर देहू से दो कोस पर स्थित भाँवनाथ अथवा भामनाथ पर्वत पर भगवद्भजन करने चले गए। 'भक्तलीलामृत' ग्रंथ के रचियता महीपित के अनु-सार तुकाराम को यहीं ईश्वर का साक्षात्कार हुआ। उन का छोटा भाई कान्होवा उन की खोज करता हुआ सात दिन में वहाँ उन से मिला। जिस स्थान पर तुकाराम को भगवद्-साक्षात्कार हुआ था उस स्थान पर पादुका आज तक स्थापित हैं। कान्होवा सुकाराम को घर लीटा लाया। उन्हों ने घर के सारे काग्रज-पत्र निकाल कर कहा कि यह सब काग्रज के घोड़े हैं जिन के रहने से केवल दुराशामात्र वढ़ती है अतएव मैं इन सब को इंद्रायणी में वहा दूँगा। कान्होवा ने कहा कि मुझे तो गृहस्थी चलाने के लिए इन की आवश्यकता है। इस पर तुकाराम ने उन के दो भाग करके एक भाग कान्होवा को दिया और दूसरे भाग को इंद्रायणी के जल में वहा कर छुट्टी पाई। उन्हों ने प्रण किया कि में भगवद्भित्त को छोड़ लन्य व्यवसाय नहीं कहाँगा। देहू से तीन कोस पित्वम की ओर भांडारा नामक पर्वत पर दिन भर भजन कर वह रात्रि को घर लीटते थे और रात्रि में देवालय में भजन करते थे। जहीं कहीं कहीं हो सामिकोत्सय अथवा भगवत्कया होती वहाँ जा कर अत्यंत ध्यान से कयाओं को

सुनते और एकांत में उन का मनन करते। नामदेव के समस्त अभंग तथा कवीर की किवता का उन्होंने पाठ किया। 'ज्ञानेश्वरी', 'एकनाथी भागवत', 'भावार्थरामायण,' 'योगवासिष्ठ', 'अमृतानुभव' इत्यादि ग्रंथों को पढ़ कर उन पर तुकाराम ने गहरा मनन किया। एकादशी वृत का भी वह अत्यंत श्रद्धा से पालन करते थे।

इस प्रकार माघ शुक्ल १० गुरुवार को उन को स्वप्न में गुरु के दर्शन हुए। उन्हों ने देखा कि प्रभात काल गंगास्नान को जाते हुए, एक ब्राह्मण उन को मिला जिस ने उन को 'राम कृष्ण हरी' इस गुरुमंत्र का उपदेश दिया और गुरुपरंपरा इस प्रकार वतलाई कि मूल गुरु राघवचैतन्य, उन के शिष्य केशवचैतन्य और उन का शिष्य में वावा चैतन्य हूँ। तदु-परांत तुकाराम अपने गुरु को भोजन कराने के लिए घर लाए पर उन की पत्नी जिजावाई ने वह फटकार वतलाई कि सारा स्वप्न दूर हो गया और गुरुदेव लौट कर चले गए। गुरुदीक्षा के अनंतर तुकाराम के हृदय में कविता का अजस्त्र श्लोत फूट पड़ा। कहते हैं काव्य-रचना का बादेश उन को स्वप्न में ही हुआ था और आदेश पा कर ही उन्हों ने काव्य-रचना आरंभ की। यह आदेश उन को पांडुरंग एवं नामदेव की ओर से मिला था।

तुकाराम ने जब काव्यरचना, कीर्तन एवं कथा प्रारंभ की तो उन की प्रसिद्धि का प्रसार होने लगा और श्रोताओं की संख्या बढ़ने लगी। उन की सरल-सुबोध श्रभंगवाणी प्रत्यक्षानुभव के आधार पर ऐसी प्रभावोत्पादक थी कि सर्वसाधारण का चित्त अनायास उस की ओर आकुष्ट हो जाता था। पर आज तक किसी शूद्र ने इस प्रकार कथा-कीर्तन से जनता को उपदेश देने का साहस नहीं किया था, अतएव तुकाराम की इस धृष्टता पर धर्म के ठेकेदारों का रुष्ट होना स्वाभाविक ही था। इधर तुकाराम थे साक्षात् विनय के अवतार। जब मंबाजी नामक ब्राह्मणदेवता ने उन को बहुत सताया तो उन्हों ने सब कष्टों को आनंद-पूर्वक शांति से सहन किया तथा अपनी साधुता से मंबाजी को पानी-पानी कर दिया। उन की साधुता से आकुष्ट हो कर अनेक मनुष्य उन के शिष्य वनने लगे। इन में सभी जाति के लोग थे। गंगाधर मवाल तथा संताजी जगनाडे तो छाया की तरह तुकाराम के साथ रहते थे तथा उन की कविता को लिखते जाते थे। पर इस सब स्थिति से देवी जिजाबाई नितांत असंतुष्ट थीं और एक बार यह दांपत्य-कलह यहाँ तक बढ़ा कि तुकाराम को घर छोड़ कर वन को निकल जाना पड़ा। वहाँ यदि कोई गाँव से उन को भोजन दे जाता तो खा लेते अन्यथा निश्चित भाव से भगवान् का भजन करते। देवी जी को अंत में हार माननी पड़ी

और आज्ञानुसरण की प्रतिज्ञा कर के वे तुकाराम को मना कर घर लाने में सफल हुई। उन्हों ने अपनी पत्नी को भी सर्वस्व-त्याग का उपदेश दिया पर उन पर वैराग्य का रंग स्थिर रूप से न चढ़ सका।

संसार के अन्य प्रथम कोटि के भक्तों के सदृश तुकाराम के जीवन के विषय में भी अनेक चमत्कारमय कृत्यों का कथन मिलता है। विट्ठल और गणपित को भोजन कराना, इंद्रायणी के जल में उन की किवता की पोथियों का तर जाना, रामेश्वर भट्ट के शरीरदाह का तुकाराम के अभंग वाँचने पर शांत हो जाना, तुकाराम की अभंग-पित्रका वाँच कर विट्ठल का स्वयं उन के घर पधार कर भोजन करना, आलंदी के पिक्षयों का तुकाराम की साधना से प्रभावित होना, और अंत में सदेह स्वर्ग-प्रस्थान इत्यादि चामत्कारिक घटनाओं का उल्लेख तुकाराम के जीवन-चरित्रों में मिलता है। उपर्युक्त घटनाओं में से कुछ के विषय में तुकाराम ने स्वयं अभंग लिखे हैं, तथा भक्तों का उपर्युक्त सभी घटनाओं की सत्यता के संबंध में विशेष आग्रह है। कुछ कथाएँ तुकाराम की चारित्रिक उच्चता के विषय में भी कही जाती हैं; जिन में एक दुर्रिभलापावती स्त्री का दुरिभसंधि से एकांत में उन के पास जाने पर उन का उस को मातृवत् मानना तथा सच्चा मार्ग दिखलाना, एवं शिवाजी द्वारा भेजे हुए प्रभूत धनैश्वर्य को विना छुए लीटा देना प्रमुख हैं।

तुकाराम तथा शिवाजी के संबंध की ऐतिहासिकता में प्रायः विद्वानों को संदेह नहीं हैं। शिवाजी लोहागांव में तुकाराम का कीर्तन सुनने आया करते थे, तथा उन की आस्या तुकाराम में यहाँ तक बढ़ी कि वे राजकार्य से उदासीन होने लगे। इस पर शिवाजी की माता ने स्वयं लोहागांव आ कर तुकाराम से शिवाजी को वैराग्य से उपरत कर राजकाज की ओर प्रवृत्त होने का उपदेश देने की प्रार्थना की। तुकाराम ने उस दिन अपनें कीर्त्तन में प्रवृत्ति-मार्ग का इतना अच्छा प्रतिपादन किया कि शिवाजी का बढ़ता हुआ वैराग्य जाता रहा और वह अपने राज्य का भार वहन करने की कटिवद हो गए। तुकाराम के कुछ अभंग भी शिवाजी को लक्ष्य कर रचे गए प्रतीत होते हैं। शंकर पांडुरंग पंडित, केलुसकर, रानड़ें, तथा पांगारकर इत्यादि महाराष्ट्रीय विद्वान् तुकाराम एवं शिवाजी के संबंध को ऐतिहासिक मानते हैं।

मिताहार, सर्वदा भगवन्नामस्मरण, संसारविषयक तया अन्य ऐहिक वार्त्ता से

औदासीन्य, परोपकार में तत्परता, द्रव्य, मान इत्यादि विषयों के प्रति निस्प हता, निरिभ-मानित्व, स्थिरिचत्तता, एकांतवास के प्रति आग्रह, कथा तथा कीर्तन की प्रीति, उपदेश करने में सिद्धता, निर्गुण के प्रति द्वेष न रखते हुए सगुणरूपावतार में दृढ़ आस्था, तथा स्पष्टवादिता तुकाराम के चरित्र के विशेष अंग थे। विनय के तो वह मानो साक्षात् अवतार ही थे। इसी अमोघास्त्र के सहारे उन्हों ने विरोधियों पर विजय पाई और उन के अनेक विरोधी अंत में उन के शिष्य वन गए।

महाराष्ट्र के साधु-संतों ने जो भिक्त का मंदिर खड़ा किया है, उस के विषय में यह कहा जाता है कि श्री ज्ञानेक्वर महाराज ने उस की नींव डाली थी, श्री नामदेव ने उस का अवारा निर्माण किया है, श्री एकनाथ ने उस के ध्वज को उठाया है तथा तुकाराम ने उस मंदिर के शिखर पर मानों कलश आरोपित किया है। किसी किव ने तो यहाँ तक कह डाला है कि—

## तुकाराम तुक राम से दोनों सेतु अभंग । उन्का सेतु भंग गया इन्का सेतु अभंग ।।

तुकाराम की रचना में न केवल उन के अपने अनुभव का निचोड़ है, बिल्क अनेक धार्मिक एवं दार्शनिक ग्रंथों का सार विद्यमान है। पांगारकर महोदय ने तुकाराम के अध्ययन का विवेचन करते हुए वतलाया है कि उन्होंने, गीता, भागवत, विष्णुसहस्रनाम, अनेक पुराण, तथा संस्कृत ग्रंथों का अभ्यास किया था। देश-भापाओं में उन्हों ने ज्ञानेश्वर, एकनाथ, नामदेव, कवीर इत्यादि संतों की रचनाओं का अध्ययन अत्यंत मनोनिवेश के साथ किया था। इतना होने पर भी उन को कोरे शाब्दिकज्ञान का मोह नाम को न था। केवल शास्त्र-ज्ञान की तो उन्हों ने अनेक स्थानों पर निंदा ही की है। संत-वचनों में कथित तथ्य को जब तक उन्हों ने सावना के द्वारा प्रत्यक्षानुभव से आत्मसात् न कर लिया, तब तक वह मीन रहे। जब उन का कंठ कविता के लिए खुला तो उपरोक्त संपूर्ण अध्ययन का सार उन के अपने व्यक्तिगत अनुभव से अनुरंजित हो कर प्रकट हुआ। यही कारण है कि उन की रचनाओं में शब्दाडंबर का अभाव होते हुए भी, हृदय को स्पर्श करने की शक्ति प्रचुर मात्रा में विद्यमान है। सरलता और खरापन उन की रचना की विशेपता है।

#### ( २ )

तुकाराम की हिंदी कविता भी उपलब्ब होती है। यह हिंदी के लिए अत्यंत गीरव की वात है। ऐसा प्रतीत होता है कि अत्यंत प्राचीन काल से महाराप्ट्र में हिंदी भाषा का प्रचार रहा है। नागरी-प्रचारिणी सभा के कोशोत्सव-स्मारक-संग्रह में भास्कर रामचंद्र भालेराव ने महाराष्ट्र प्रांत के आधुनिक साहित्य के प्रारंभ से ही वहाँ हिंदी काव्य-रचना का होना सिद्ध किया है। उक्त महाशय ने महाराप्ट्र में हिंदी-प्रचार के कारणों का भी उल्लेख किया है, जिन में गोरखपंथ का महाराष्ट्र में प्रचार, अयोच्या, काशी तथा वज की यात्राएँ, मुस्लिम युग में शासन का केंद्र हिंदी-भाषा प्रांत में होना, राजपूत एवं मराठों का संबंध इत्यादि कारण प्रमुख हैं। इसी प्रकार हिंदी का प्रचार गुजरात में भी रहा है। इस से स्पप्ट ही है कि हिंदी वहुत पुराने समय से अंतर्प्रातीय भाषा रही है।

तुकाराम ने हिंदी किस प्रकार सीखी यह एक समस्या है। पांगारकर महोदय ने 'श्रीतुकारामचरित्र' में <sup>१</sup> वतलाया है कि तुकाराम ने एक अभंग में वाराणसी, गया, एवं द्वारिका देखने की बात कही हैं। पांगारकर ने अनुमान किया है कि वैराग्यप्राप्ति के एक दो वर्ष के भीतर ही वह उक्त तीर्थस्थानों में हो आए होंगे। इस के अतिरिक्त तुकाराम-चरित्र में मंगलाचरण के २५ पृष्ठ पर पांगारकर ने एक अभंग उद्धत किया है, जिस में तुकाराम ने अपने आध्यात्मिक संबंधियों की तालिका दी है। इस अभंग में उन्हों ने रैदास और कवीर को अपना सगा वतलाया है एवं सूरदास तया मीरावाई के नाम का अत्यंत बादर-पूर्वेक उल्लेख किया है। अध्यापक रानडे तथा डाक्टर वेल्वल्कर ने अपने 'मिस्टि-सिजम इन महाराष्ट्र' नामक ग्रंथ में तुकाराम का एक अभंग उद्धृत किया है जिस में यह वतलाया गया है कि उच्च कुल का अभिमान व्यर्थ है। भगवद्भक्त किसी कुल में उत्पन्न क्यों न हो वह अपने कुल को पवित्र कर देता है। इस अभंग में यह भी वतलाया गया है कि रैदास चमार तथा कवीर मुसल्मान होते हुए भी भगवान को प्राप्त कर सके थे। यह सव भिवत के प्रभाव से न कि कुलगौरव से। शंकर पांडुरंग पंडित ने सुप्रसिद्ध 'इंदुप्रकाश' वाले संस्करण की भूमिका में लिखा है कि तुकाराम ने नामदेव के पुष्कल अमंग तया कवीर की कविता का अध्ययन किया। पांगारकर ने B लिखा है कि "उत्तर भारत के संत कवियों में कवीर साहव की साखियों का तुकाराम जी को विशेष परिचय था। तुकाराम जी ने स्वयं

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> गीता प्रेस संस्करण, पृष्ठ १००

<sup>े</sup> वुकाराम तात्या के संस्करण का परिशिष्ट, पृ० ५९२ (विकारामचरित्र) (गीता प्रेस, गोरखपूर), पृ० २४८

भी उन के ढंग पर दोहे रचे हैं, तथा कुछ अंतः प्रमाणों से भी यह वात स्पष्ट है।" उनत महाज्ञय ने यह भी लिखा है कि "तुकाराम जी के डंडों के खेल पर सात अभंग हैं। इन में से एक
अभंग हैं 'खेळ खेळोनियां निराळे' (खेल खेल कर अलग)। इस में खेल खेल कर भी अलग
रहे हुए—प्रपंच के दाव में न आए हुए चार खेलाड़ियों का उन्हों ने वर्णन किया है। ये चार
खेलाड़ी हैं, नामदेव, ज्ञानदेव (उन के भाई विहन) कवीर और एकनाथ। तुकाराम इन्हों
चार संतों को सब से अधिक यानी गुरुस्थानीय मानते थे। ये ही इन के प्यारे चार खिलाड़ी
हैं"। इस अभंग में कहा गया है कि "कवीर खेलाड़ी ने राम को मीर बनाया और यह
जोड़ी खूब मिली। (राम बसवंत कबीर खेलिया। जोड़ा वरवा मिलाला रे)।" तुकाराम
ने अपने श्रोताओं को भी उक्त संतों के प्रविश्त मार्ग पर चलने का उपदेश दिया है। "ऐसा
प्रेम और आदर होने से ही तुकाराम जी ने इन के ग्रंथों का बड़ी वारीकी के साथ अव्ययन
किया।" संभव हैं कि तुकाराम की विपुल अभंग-राशि का अवगाहन करने से उस में कवीर
तया अन्य हिंदी किवयों का उल्लेख और भी मिल सके। अतएव हम इस निष्कर्प पर पहुँचते
हैं कि तीर्ययात्रा एवं संतों के ग्रंथों के अध्ययन से तुकाराम हिंदी भाषा एवं साहित्य से
परिचित हुए। पर उन्हों ने हिंदी भाषा में रचना क्यों की ?यह प्रश्न भी विचारणीय है।
इस के तीन कारण संभव हैं—

- (१) ज्ञानेश्वर, नामदेव तथा एकनाय, जिन को तुकाराम ने जीवन का आदर्श मानाथा, सभी की हिंदी कविता प्रस्तुत थी, तब उन के पदिचन्हों का अनुसरण करने वाले तुकाराम भला हिंदी में रचना क्यों न करते?
- (२) जिन कवीर, रैदास, सूरदास तथा मीरावाई के गुणों से वह मुग्व थे उन के प्रति कृतज्ञता-प्रदर्शन का एक प्रकार उन की भाषा में रचना करना भी हो सकता है।
- (२) तुकाराम की बढ़ती हुई भक्तमंडली में संभव है कभी कुछ हिंदी भाषा प्रांत के मनुष्य अथवा मुसल्मान भी पहुँच जाते हों, अतएव ऐसे व्यक्तियों को निराश छीटाने की अपेक्षा उन को उन की भाषा ही में उपदेश देना उचित समझा गया हो।

तुकाराम की हिंदी कविता की प्रामाणिकता के विषय में भी दो शब्द कहना अनुचित न होगा। मेरे पास तुकांराम के तीन छपे हुए अभंग-संग्रह हैं—

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> 'तुकारामचरित्र' (गीता प्रेस, गोरखपूर), पृ० २५०

- (१) शंकर पांडुरंग पंडित तथा विष्णु शास्त्री पंडित द्वारा संपादित तथा 'इंदुप्रकाश' द्वारा प्रकाशित संस्करण दूसरा भाग;
  - (२) तुकाराम तात्या द्वारा प्रकाशित संस्करण; और
  - (३) जगद्वितेच्छु प्रेस का गुटका-संस्करण।

शंकर पांडुरंग पंडित कें संस्करण की प्रामाणिकता पांगारकर, रानडे तथा वेल्वल्कर जैसे विद्वानों को मान्य है। पर दुर्भाग्यवश उस का प्रथम भाग, जिस में हिंदी कविता है, प्रयत्न करने पर भी प्राप्त नहीं हो सका। पर दूसरे भाग के अंत में संपूर्ण पद्यों की प्रथम पंक्तियाँ दी हुई हैं। मैं ने वर्तमान हिंदी कविता का पाठ जगद्धितेच्छु छापेखाने के गुटका-संस्करण से लिया है। इस के विषय में पांगारकर की सम्मति इस प्रकार है कि यह संस्करण मालियों की हस्तलिखित प्रति के आघार पर किया हुआ है, संप्रदाय मान्य है और वारकरियों के भजनों में इस से काम लिया जाता है। १ इस संग्रह को आदि से अंत तक देख कर मैं ने तुकाराम की हिंदी कविता का संग्रह किया, और तद्रपरांत शंकर पांड्रंग पंडित के द्वितीय भाग के अंत में दी हुई प्रथम पंक्तियों की तालिका से इस की प्रथम पंक्तियों का मिलान कर के देखा तो जगिहतेच्छ छापेखाने वाले संस्करण की सभी हिंदी रचनाएँ उस में मिल गई। इस के उपरांत तुकाराम तात्या का संस्करण मिला (१८९६)। इस को टटोलने पर 'उत्तराधि पर्दे' नामक प्रकरण में दो हिंदी पद्य और उपलब्ध हए। इन की प्रथम पंक्तियाँ भी शंकर पांडुरंग पंडित की तालिका में उपलब्ध हो गई। शंकर पांडुरंग पंडित के द्वितीय भाग तया तुकाराम तात्या के संस्करणकी तूलना करने पर यह भी विदित हुआ कि तुकाराम तात्या के पाठ एवं पंडित-द्वय के पाठ में कोई विशेप अंतर नहीं है तया अभंगों की कम-संख्या में भी विशेष परिवर्तन नहीं है, इस से स्पप्ट ही यह अनुमान किया जा सकता है कि पंडितद्वय के प्रयम भाग और तात्या महोदय के पूर्वाई में भी विशेष अंतर नहीं होगा। यदि यह अनुमान ठीक हो तो प्रस्तुत हिंदी कविता का पाठ तीन अभंगों के संस्करणों से अनुमोदित ठहरता है जिन में से दो अत्यंत प्रामाणिक संग्रह हैं। अतएव प्रस्तुत कविता के तुकाराम की मूल रचना होने में

९ 'तुकारामचरित्र', प्रस्तावना-भाग, पृ० ८

संदेह करने के लिए लगभग नहीं के वरावर अवकाश रह जाता है। हाँ, यह संभव हो सकता है कि अन्य संस्करणों में शब्दों के पाठ में कुछ भेद हो। कोपोत्सव-स्मारक-संग्रह में श्री भास्कर रामचंद्र भालेराव ने "हिंदी साहित्य के इित्हास के अप्रकाशित परिच्छेद" नामक जो निवंघ लिखा है उस में तुकाराम के दो दोहे उदृत किए हैं जिन का पाठ निम्नलिखित है—

नुका बड़ो वह ना तुले , जाहि पास बहु दाम।
विल्हारी वा बदन की , जेहि ते निकसे राम।।
तुका कहे जग भ्रम परा , कही न मानत कोय।
हाथ परेगो काल के , मार फोरिई डोय।।
प्रस्तुत संग्रह में इन दोहों का पाठ इस प्रकार है:—
तुका प्रभु बड़ो न मनूं न मानूं बड़ो। जिस पास बहुदाम।
विल्हारी उस मुख की । जिसती निकसे राम।।
कहे तुका जग भुलारे। कह्या न मानत कोय।
हात परे जब काल के । मारत फोरत डोय।।

इसी प्रकार पांगारकर महाशय ने 'श्रीतुकारामचरित्र' में तुकाराम का एक दोहा उद्भृत किया है---

लोभी के चित घन रहे, कामिनी चित में काम।
माता के चित पूत बसे, तूका के मन राम।।
वर्तमान संग्रह में इस का पाठ एस प्रकार है—
लोभी के चित्त घन बैठे। कामिनी चित्त काम।
माता के चित पूत बैठे। तुका के मन राम]।

इस तुलना से यद्यिप पाठभेद की संभावना शब्दों के विषय में निश्चित ठहरती है तयापि भाव-साम्य में कोई संदेह नहीं रहता। यह वात केवल तुकाराम की ही रचना के विषय में नहीं, उन सभी संत-कवियों के विषय में ऐसी ही है, जिन की रचनाएँ भक्तों की

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> पृ० २४९

जिह्ना पर नाचती रही हैं। आप चाहे इस जनप्रियता को सीभाग्य मानें चाहे अभिशाप, पर इस के फल-स्वरूप पाठ-भेदों की समस्या से वचने का उपाय शायद नहीं है।

तुकाराम की हिंदी रचना में यदि आप छंद-रचना में निपुणता, अलंकारों का चमत्कार तथा शैली की चारता खोजेंगे तो संभव है आप को निराश होना पड़े। अध्यापक क्षितिमोहन सेन द्वारा संपादित 'दादू' की भूमिका में श्री रवींद्रनाथ ठाकुर ने लिखा है— "किव जिस समय सत्य की उपलिब्ध करते हैं, तो जान पाते हैं कि सत्य का स्वरूप सहज सुंदर हैं। इसी लिए उस समय वह सत्य के रूप को ही स्वीकार करते हैं, अलंकार के आडंवर में मन नहीं लगाते। वैष्णव-पद में पढ़ा है कि राधा जिस समय कृष्ण से मिलना चाहती थीं, उस समय गले के हार की भी आड़ उन को सद्ध नहीं थी। उन की धारणा में कृष्ण ही उन के लिए एकांत सत्य थे; उस सत्य को खोजने में अलंकार-वाहुल्य ठीक नहीं; वह वाधा है।" कवीर, नामदेव, दादू तुकाराम जैसे संत-कवियों के काव्य के प्रति हम को कविवर द्वारा निर्दिण्ड दृष्टि रखनी चाहिए। तुकाराम ने तो सर्वस्व खो कर ही सत्य की उपलिब्ध की थी, यहाँ तक कि उन को अपनी कविता तक को धारा में प्रवाहित कर देना पड़ा था। यदि ऐसे किव को वाह्याडंवर से मोह न हो तो आश्चर्य ही क्या? फिर हिंदी तो उन के लिए विदेशी भाषा थी। अतएव आडंवर-शून्यता, सरलता तथा निर्मम खरापन जो उन की मराठी कविता की विशेषताएँ हैं, वही हिंदी कविता में भी वर्तमान हैं।

अध्यापक रानडे तथा डाक्टर वेल्वल्कर ने अपने ग्रंथ 'मिस्टिसिज्म इन महाराष्ट्र' में तुकाराम की साधना को 'पर्सनिलिस्टिक मिस्टिसिज्म' कहा है। हिंदी में हम इस को साकारोपासना कह सकते हैं। पर एक स्थल पर उक्त विद्वानों ने यह भी वतलाया है कि, तुकाराम की दृष्टि में साकार तथा निराकार का भेदभाव लुप्त हो चुका था। हिंदी में तुकाराम की जितनी कविता उपलब्ध है वह प्रायः उपदेशात्मक हैं। गौलणी (ग्वालिनी) शीपंक पदों को छोड़ कर शेप कविता भगवान् की सर्वशक्तिमत्ता, भाग्य की क्षणभंगुरता, सत्संग की महिमा, सच्चे शूर के लक्षण, प्रभु की दयालुता इत्यादि विपयों पर हैं। अनेक स्थलों पर भगवान् की सर्वव्यापकता का भी वर्णन मिलता है और कुछ स्थलों पर तुकाराम ने अपनी दीनता का भी निवेदन किया है। कुछ पदों को पढ़ कर यह धारणा दृढ़ होती है कि वह पद मुसलमानों को ही संबोधन कर के रचे गए हैं। गौलणी शीपंक के अंतर्गत जो पद हैं। वह गोपियों के विरह के वर्णन में हैं। पंढरपुर के विद्वल की महिमा पर हिंदी में तुकाराम

की विशेष रचना नहीं है । ऐसा प्रतीत होता है कि तुकाराम ने अपने जीवन के जिस काल में हिंदी कविता की रचना की उस समय वह कवीर के प्रभाव से वहुत अधिक प्रभावित थें।

अव तुकाराम की विविध प्रकार की हिंदी रचनाओं का एक-एक उदाहरण देना अनुचित न होगा।

#### (१) गौलणी—

मैं भुली घर जानी वाट । गोरस वेचन आयें हाट ॥१॥ कान्हारे मनमोहन लाल। सवहीं विसरूं देखें गोपाल॥२॥ काहां पगडाकं देख आनेरा। देखें तो सव वोहिन घेरा॥३॥ हुँ तो चिकत भैर तुका । आगा रे सव मन का घोका॥४॥

### (२)<sup>,</sup> दरवेस--

अल्ला करे सो होय वावा करतार का सिरताज।
गाऊ वछरे तिस चलावे यारी वाचो न सात।।१॥
स्याल मेरा साहेव का वावा हुआ करतार।
हवाटें आघे चढे पीठ आपे हुआ असवार।।२॥
जिकिर करो अल्ला की वावा सवत्यां अंदर भेस।
कहे तुका जो वर मुझे सोहि भया दरवेस।।४॥

#### (३) दोहरे-

कहे तुका में सबदा वेचूं। लेवे के तन हार।

मिठा साधु संत जन रे। मुरख के सिर भार।।१॥

कहे तुका भला भया। हुवा संतन का दास।

क्या जानूं केते मरता। न मिटती तन की आस॥२॥

#### (४) उत्तराधि पर्दे--

राम कहो जीवना फल सोही । हरि भजन सुं विलंब न पाई ॥१॥ कवन का मंदिर कवन की झोपरी । एक राम बिन सब ही फुफरी ॥२॥ किन्ति की काया कवन की माया । एक राम बिन सब ही जाया ॥३॥ किहु हुका सर्वीह चलणार । एक राम बिन नहि वा सार ॥४॥

जिन्न उद्धरणों से स्पष्ट है कि गौलणी नामक शीर्षक के पदों को छोड़ कर शेप हिंदी कृषितीं में तुकाराम भगवद्भिक्त तथा सदाचार के उपदेशक के ही रूप में हमारे सामने अधिक आते हैं और उन की इस रचना पर कवीर की रचना की—विशेष कर साखियों की गहरी छाप है।

तुकाराम की हिंदी भाषा के विषय में कुछ कहना अनुचित न होगा। पर इस दिशा में ही पाठभेदों की संभावना सब से बड़ी रुकावट है। उस संभावना को दृष्टि में रखते हुए यह निवेदन कर देना आवश्यक है कि भाषा के संबंध में जो कुछ कहा जायगा वह अधिकांश अटकल के सहारे पर स्थित होगा। तुकाराम की हिंदी भाषा में तीन स्तर मिलते हैं:—(१) ब्रजभाषा स्तर; (२) खड़ी बोली स्तर; (३) फ़ारसी शब्दों से युक्त खड़ी बोली का स्तर।

#### उदाहरण

- (१) 'हरि विन रहिया न जाय जियरा'। 'कोई सखी हरि जावे बुलावन।'
- (२) 'गिरिधर लाल तो भाव का भुका । राग कला नींह जानत तुका।'
  'तुका इच्छा मीट नहीं तो । काहा करे जट खाक।'
- (३) 'अल्ला देवे अल्ला दिलावे । अल्ला दारू अल्ला खिलावे ।'
  'अपने दिलकूं फरना सुखी । तीन दाम की क्या खुमासी ।'

इत्यादि उदाहरण उपर्युक्त तीन भाषा-स्तरों के दिए जा सकते हैं। पर यह ध्यान में रखना चाहिए कि इन तीनों स्तरों में से कोई भी अपने विशुद्ध रूप में दृष्टि-गोचर नहीं होता। बीच-बीच में मराठी भाषा के शब्दों अया मराठी शब्दों से समानता रखने वाले रूपों का प्रयोग किया गया है जो स्वाभाविक है, एवं लेखकों के प्रमाद के कारण भी हो सकता है। गौलणी (=ग्वालिणी) डोइफोड़ा (=िसर फोड़ने वाला) चलणार (=जाने वाला) हवाँते, डिकरो, उडे कुडे (=जहाँ तहाँ) इत्यादि शब्द मराठी भाषा के हैं। कई शब्दों के साय में—'त्या," थीं अयवा 'ये' मराठी भाषा की विभित्तयों का भी प्रयोग मिलता है एवं 'इ' और 'उ' के ह्रस्व और दीर्घ का असाववानी के साथ प्रयोग का तो कृछ कहना ही नहीं है।

तुकाराम ने हिंदी कविता में प्रायः मानिक छंदों का प्रयोग किया है। दोहे और चौपाइयों से मिलते-जुलते छंद उन्हों ने अधिक लिखे हैं। पर छंदशास्त्र के नियमों का पूर्ण पालन इन छंदों में नहीं हुआ है। दो-एक अभंग के छंग के हिंदी पद भी मिलते हैं। उदाहरण के लिए निम्नलिखित पद द्रष्टव्य हैं—

देखत अखों झुटा कोरा। तो काहे छोरा घरवार।।१।। मान सुं किया चाहिए पाख। उपर खाक पसारा।।२॥ काम क्रोघ सो संसार। वो सिर भार चलावे॥३॥ कहे तुका वह संन्यास। छोडे आस तन की ही॥४॥

इस निवंध को समाप्त करने से पूर्व एक प्रश्न का उत्तर देना आवश्यक प्रतीत होता है, और वह प्रक्त यह है कि तुकाराम की हिंदी कविता का क्या महत्व है ? मैं निवेदन करूँगा कि तुकाराम भारतवर्ष की वह महान् विभूति हैं जिन की कोई भी कृति उपेक्षणीय नहीं है । तुकाराम की काव्य-रचना का काल १६९१ और १७०६ वि० स० के वीच का काल है। इस समय हिंदी के प्रति महाराष्ट्र प्रांत में स्निग्ध-भाव वर्तमान या और उस युग के सर्व-श्रेष्ठ साघु ने हिंदी में अपनी रचना छोड़ी है, क्या यह हम हिंदी-भाषा प्रांत के मनुष्यों के लिए कम हुर्प और सौभाग्य की वात है ? अध्यापक राघाकृष्णन् ने अपने 'ईस्ट ऐंड वेस्ट इन रेलिजन' नामक ग्रंथ में एक स्थान पर कहा है कि विलगानेवाली वस्तुओं की अपेक्षा संयोग कराने वाली वस्तुएँ अधिक महत्वपूर्ण होती हैं। अन्य प्रांतों में जहाँ भी और जब भी हिंदी-भापा के वस्तित्व का पता लगे, उस को जनता के सामने रखना वत्यंत वावश्यक है, क्यों कि जव हम हिंदी को अंतर्पातीय व्यवहार की भाषा के रूप में देखना चाहते हैं, तो क्या हमारा पक्ष इन हिंदी के पुरानी अंतर्प्रांतीयता के प्रमाणों से और अधिक सवल नहीं वनेगा। अन्य प्रांतों का तो कहना ही क्या हिंदी-प्रचार के पुराने प्रमाण दक्षिण-भारत तक में मिले हैं। अन्य महाराष्ट्र कवियों की कृतियों में हिंदी कविताएँ प्राप्त होती हैं और उन के संग्रह की आवश्यकता है। वर्तमान लेखक ने 'परिशिष्ट' में संत तुकाराम की उन हिंदी कविताओं को एकत्र कर दिया है जो उसे प्राप्त हो सकी हैं।

## परिशिष्ट

# पौराग अभंग

## गौलगी

१०९ में भुली घर जानी वाट । गोरस वेचन आर्ये हाट ॥१॥ कान्हारे मनमोहन लाल । सबही विसर्क देखें गोपाल ॥२॥ काहां पगडारूं देख आनेरा । देखें तो सब वोहिन घेरा॥३॥ हुं तो थकित भैर तुका । भागा रे सब मन का घोका ॥४॥

- ११० हरि विन रिहयां न जाये जिहिरा। कवकी थाड़ी देखें राहा॥१॥ क्या मेरे लाल कवन चुकी भई। क्या मोहिपासिती वेर लगाई॥२॥ कोई सखी हरि जावे बुलावन। बारिह डारूं उस पर तन॥३॥ तुका प्रभु कब देंखें पाऊं। पासीं आऊं फेर न जाऊं॥४॥
- १११ भलो नंदजी को डिकरो। लाज राखी लीन हमारो॥१॥ आगल आवो देवजी कान्हा। मैं घर छोड़ी आहे ह्याना॥२॥ उन सुं कळना न ह्वे तो भला। खसम अहंकार दादुला॥३॥ तुका प्रभु परवल हरी। छपी आहे हुं जगायी न्यारी॥४॥

## द्रवेस

३२९ अल्ला करे सो होय वावा करतार का सिरताज।
गाऊ वछरे तिस चलावे यारी वाघो न सात॥१॥
ख्याल मेरा साहेव का वावा हुआ करतार।
ह्वांटें आधे चढे पीट आपे हुआ असवार॥२॥
जिकिर करो अल्ला की बाबा सवत्यां अंदर भेस।
कहे तुका जो नर बुझे सोहि भया दरेवेस॥३॥

## मलंग

३३० नजर करे सो हि जिंके बाबा दुरथी तमासा देख।
लकड़ी फांसा लेकर वैठा आगले ठकण भेख।।१।।
काहे भूल एक देखत। आंखो मार तडांगो वाजार।।२॥
दमरी चमरी जो नर भुला। सोत आघो ही लत खाय।।३।।
नहि बुलावत किसे बाबा । आप हि मत जाय।
कहे तुक उस आस के संग। फिर फिर गोते खाय।।४।।

# डोईफोडा

३३१ तम भज्याय ते बुरा जिकीर ते करे। सीर फाटे ऊर कुटे ताहां झड करे॥१॥ ताहां एक तु ही नाहां एक तु ही।
ताहां एक तु ही रे बाबा हम तुम्ह नहीं।।२।।
दिवार देखो भुले नहीं किसे पछाने कोये।
सचा नहीं पकड सके झुटा झुटे रोये।।३।।
जिसे कहे मेरा किन्हों संत लिया भास।
नहीं मेला मिले जीवना झूटा किया नास।।४।।
सुनो भाई कैसा तोहि होय तैसा होय।
बाट खाना अल्ला कहना एक बार तो ही।।५।।
भला लिया भेख मुंढे आपना नफा देख।
कहे तुका सो ही सखा हाक अल्ला एक।।६।।

# वैद्यगोळी

३३२ अल्ला देवे अल्ला दिलावे। अल्ला दारू अल्ला खिलावे। अल्ला विगर नहीं कोय। अल्ला करे सो हि होय।।१॥ मर्द होय वो खड़ा फीर। नामर्दकूं नहीं घीर। आपने दिलकूं करना मुखी। तीन दाम की क्या खुमासी।।२॥ सव रसों का किया मार। भजन गोली एकहि सार। इमान तो सव ही सखा। थोड़ी तो भी लेकर ज्या।।३॥ जिन्हों पास नीत सोय। वोहि वसकरी तिरावे। सांतो पांचो मार चलावे। उतार सो पीछे खावे।।४॥ सव ज्वानी निकल जावे। पीछे गघडा मट्टी खावे। गांवढाल सो क्या लेवे। हगवनी भरी नहीं घोवे।।५॥ मेरी दारू जिन्हें खाया। दिलदार दरगा सो ही पाया। तल्हे मुंढी घाल जावे। विगारी सोवे क्या लेवे।।६॥ वजार का बुझे भाव। वोहि पुसता आवे ठाव। फुकट बाटू कहे तुका। लेवे सो हि ले हि सखा।।७॥

## मुंढा

३३३ संवाल यारा उपर तलें दोन्हो मार की चोट।

नजर करे सोही राखे पश्वा जावे लूट॥१॥

प्यार खुदाई, प्यार खुदाई, प्यार खुदाई।

प्यार खुदाई रे वावा जिकिर खुदाई॥२॥

उडे कुडे ढुंग नचावे आगल भूल न प्यार।

लडबड खडबड कांहे कांकू चलावत भार॥३॥

कहे तुका सुनो लोका हम जिन्हों के सात।

मिलावे तो उसे देना तो ही चढ़ावे हात॥४॥

३३४ सब संबाल म्याने लौढे खडा केऊं गुंग।

मदिरथी मता हुवा भुली पाड़ी भंग॥१॥

आपसकुं संवाल। आपसकुं संवाल।

मुंढे खूब राख ताल। मुथि बोहि बोल नहीं तो करूंगा हाल॥२॥

अवलका तो पीछे नहीं मुदल विसर जाय।

फिरते नहीं लाज रंडी गधे गोते खाय॥३॥

जिन्हो खातिर इतना होता सो नहीं तुज बेफाम।

उचा जोरो लिया तुंबा तुंबा बुरा काम॥४॥

निकाल जावे चिकल जोरा मुंढे दिलदारी।

जवानो की छोड़ दे बात फीर एक तारी॥५॥

कहे तुका फिसल रुका मेरे को तो दान देख।

पकडधका गांडगुढधी मार चलाऊं आलेख॥६॥

३३५ आवल नाम अल्ला वड़ा लेते भूल न जाये।

 इलाम त्याकाल जमुपरताहीं तुंब बजाये॥१॥

अल्ला एक तूं नबी नक तूं।

काटतें जिस पावों हात नहीं जीव डराये॥२॥

आगले देखों पिछे बुझो। आपे हुजुर आये॥३॥

सव सव री नचाव म्याने। खडा आपनी सात।
हात पावों रखते जवाव। नहीं आगली वात॥४॥
सुनो भाई बजार नहीं। सविह नर चलावे।
नन्हा वड़ा नहीं कोय एक ठोर मिलावे॥५॥
एक तार नहीं प्यार। जीवन की आस।
कहे तुका सोहि मुंढा। राख लिये पाये न पास॥६॥

# दोहरे

४८० तुका वस्तर विचारा क्या करे रे। अंतर भगवान् होय भीतर मैला कव मिटे रे। मरे ऊपर घोय॥१॥ रामराम कहे भन। औरसुं नींह काज। वहत उतारे पार। आघे राख तुका की लाज।।२॥ लोभी के चित्त घन वैठे। कामिनी चित्त काम। माता के चित पूत वैठे। तुका के मन राम।।३।। तुका पंखि वहिरन मानुं। वोई जनावर वाग। असंतन कुं संतन मानूं। जे वर्मकुं दाग।।४॥ तुका राम बहुत मिठा रे। भर राख्ं शरीर। तन की करूं नावरि। उतारूं पैल तीर॥५॥ संतत पन्ह्यां ले खडा। राहं ठाकुरहार। चलत पाछे हूं फिरों। रज उडत लेऊं सीर ॥६॥ तुका प्रभु वडो न मनूं न मानूं वडो। जिस पास वह दाम। विल्हारी उस मुख की। जिसती निकसे राम।।७।। राम कहे सो मुख भला रे। विन राम से वीख। आव न जानूं रमते वेरों। जव काल लगावे सीख।।८॥ राम कहे सो भुख भला रे। खाये खीर खांड। हरि विन मुख मो घूल परीरे। क्या जनी उस रांड ॥९॥ कहे तुका में सबदा बेचं। लेवे के तन हार। मिठा सावु संत जन रे। मुरख के सिर भार॥१०॥

तुका दास तिन का रे। रामभजन निरास। क्या विचारे पंडित करो रे। हात पसारे आस ॥११॥ तुका प्रीत राम सुं। तैसी मिठी राख। पतंग जाय दीप पर रे। करे तन की खाक।।१२॥ कहे तुका जग भुलारे। कह्या न मानत कोय। हात परे जब काल के। मारत फोरत डोय॥१३॥ तुका सुरा नींह सबद कारे। जब कमाई न होय। चोट साहे घन की रे। हिरा नीवरे तोय।।१४॥ तुका सुरा वहुत कहावे। लडन विरला कोय। एक पावे अंच पदवी। एक खोंसां जोय॥१५॥ तुका माऱ्या पेट का। और न जाने कोय। जपता कछु रामनाम। हरिभगत की सोय।।१६॥ तुका सज्जन तिन सूं कहिए। जिन थी प्रेम दुनाये। दुर्जन तेरा मुख काला। थीता प्रेम घटाये।।१७॥ काफर सोही आपन बुझे। आला दुनियां भर। कहा तुका तुझे सुनो रे भाई। हिरदा जिनका कठोर॥१८॥ भीस्त नई पावे मालयी। पहिया लोक रिझाय। निचा जयें कमतरिण। सो ही सो फल खाय।।१९॥ फल पाया तो सुख भया। किन्हेसुं न करे वेवाद। वान न देखें मिरगा। चित मिलाया नाद।।२०॥ तुका दास राम का। मन में एकहि भाव। तो न पालट् आव। ये हि तन जाय॥२१॥ तुका राम सुं चित बांघ राखूं। तैसा आपनी हात। घेनु बछरा छोड़ जावे। प्रेम न छुटे सात॥२२॥ चित सुं चित मिले। तय मन थंडा होय। तुका मिलना जिन्होंसुं। ऐसा विरला कोव॥२३॥

चितमिले तो सब मिले। नींह तो फुकट संग। पानी पायर येकही ठोर। कोर न भिजे अंग॥२४॥ तुका संगत तिन से कहिए। जिनसे सुख दुनाये। दुर्जन तेरा मू काला। यीतो प्रेम घटाये।।२५॥ तुका मिलना तो भला। मनसुं मन मिल जाय। उपर उपर माटि घसनी। उनकी कोन बराय॥२६॥ तुका कुटुंव छोरे रे। लर के जोरो सिर मुंदाय। जव ये इच्छा नींह मुई। तव तू किया काय।।२७॥ तुका इच्छा मीट नई तो। काहा करे जट खाक। मयीया गोला डार दिया तो। नींह मिले फेरन ताक ॥२८॥ ब्रीद मेरे साइंया को। तुका चलावे पास। सुरा सो हि लरे हमसें। छोरे तन की आस ॥२९॥ कहे तुका भला भया। हवा संतन का दास। क्या जानुं केते मरता। न मिटती मन की आस।।३०।। तुका और मिठाई क्या करूं रे। पाले विकार्रापड। राम कहावे सो भली रूखी। माखन खीर खांड।।३१।।

## उत्तराधि पर्दे

- ३८१९ क्या गाऊं कोई सुनने वाला। देखें तो सब जग ही मुला॥१॥ खेलों अपने रामिह सात। जैसी वैसी करहो मात॥२॥ काहां से लाऊं मचुरा वानी। रीझे ऐसी लोक विरानी॥३॥ गिरिघर लाल तो भाव का भुका। राग कला नींह जानता तुका॥४॥
- ३८२० छोड़े घन मंदिर वन वसाया। मांगत दुका घरघर खाया॥१॥ तीन सो हम करवों सलाम। ज्या मुख वैठा राजा राम॥२॥ तुलसी माला वभुत चन्हावे। हरजी के गुण निर्मल गावे॥३॥ कहे तुका जो साई हमारा। हिरनकश्यप जिन्हें मारहि डारा॥४॥ ३८२१ मंत्र तंत्र नहीं मानत साखी। प्रेम भाव नींह अन्तर राखी॥१॥

राम कहे त्याके पगहूं लागूं। देखत कपट अभिमान दूर भागूं ॥२॥ अधिक याती कुलहीन नींह जानूं। जानें नारायण सो प्रानी मानूं॥३॥ कहे तुका जीव तन डारू डारी। राम उपासिहूं बिलयारी॥४॥

- ३८२२ हिरसुं मिल दे एकहि वेर। पाछें तूं फिर नावे घेर।।१।।

  मात सुनीं दुति आवे मनावन। जाया करित भर जोवन।।२॥

  हिरसुख मोहि कहिया न जाये। तब तूं बुझे आगो पाये।।३॥
  देखहि भाव कछु पकरी हात। मिलाई तुका प्रभू सात।।४॥
- ३८२३ क्या कहूं नींह बुझत लोका। लिजावे जम मारत घका॥१॥
  क्या जीवने की पकड़ी आस। हातों लिया नींह तेरा घांस॥२॥
  किसे दिवाने कहता मेरा। कछु जावे तन तूं सब त्या न्यारा॥३॥
  कहे तुका तूं भया दिवाना। अपना विचार कर ले जाना॥४॥
- ३८२४ कव मरूं पाऊं चरण तुम्हारे। ठाकुर मेरे जीवन प्यारे॥१॥
  जग रडे ज्यांकूं सो मोहि मीठा। मीठा दर आनंद सोहि पैठा॥२॥
  भला पाऊं जनम इन्हे वेर। वस माया के असंग फरे॥३॥
  कहे तुका धन मानहि दारा। बोहि लिये गुंडलिया पसारा॥४॥
- ३८२५ दासों पाछे दौरे राम। सोवे खडा आपें मुकाम॥१॥
  प्रेम रसडी बांघी गले। खैंच चले उघर चेले॥२॥
  आपने जनसुं भूल न देवे। कर हि घर आगें वाट बतावे॥३॥
  तुका प्रभू दीनदयाला। बारि रे तुझ पर हुं गोपाला॥४॥
- ३८२६ ऐसा कर घर आवे राम। और घंदा सब छोर हि काम॥१॥ इतने गोते काहें खाता। जब तूं अपना भूल न होता॥२॥ अंतरजामी जानत साचा। मनका एक उपर बाचा॥३॥ तुका प्रभू देस दिवेस। भरिया खाली नहि लेस॥४॥
- ३८२७ मेरे राम को नाम जो लेवे वारोंवार। त्यारे पाऊं मेरे तन की पंजार॥१॥ हांसत खेलत चालत बाट। खाना खाते सोरे खाट॥२॥ जातनस्ं मुजे कछु नींह प्यार। असतेके हिंदु घेड चमार॥३॥ ज्याका चित लागा मेरे राम के नाम। कहे तुका मेरा चित लगा त्याके पाव॥४॥

- ३८२८ आपे तरे त्याकी कोण बराई। स्रोरनकुं भलो नाम घराई॥१॥
  काहे भूमि इतना भार राखे। दुभत घेनु नींह दूघ चाखे॥२॥
  वरसते मेघ फलते ही विरखा। कोन काम अपनी उन्होति रखा॥३॥
  काहे चंदा सुरज खावे फेरा। खिन एक बैठत पावत घेरा॥४॥
  काहे परिस कंचन करे घातु। निह मोल लुटत पावत घातु॥५॥
  कहे तुका उपहार हि काज। सब कर रहिया रघुराज॥६॥
- ३८२९ जग चले उस घाट कौन जाय। नहीं समजत फिर फिर गोते खाय॥१॥
  नींह एक दो सकल संसार। जो बुझे सो आगला स्वार॥२॥
  उपर स्वार वैठे कृष्णा पीठ। नींह बाचे कोई जावे लूट॥३॥
  देख हि डर फेर वैठा तुका। जोवत मारग राम हि एका॥४॥
  - ३८३० भले रे भाई जिन्हें किया चीज। अछा नींह मिलत बीज॥१॥
    फिरत फिरत पाया सारा। मीलत लोले धन किनारा॥२॥
    तीरथ वरत फिर पाया जोग। नींह तलमल तुटत भव रोग॥३॥
    कहे तुका मैं तोकों दास। नींह सिर भार चलावे पास॥४॥
  - ३८३१ लाल कमली वोढे पेनाये। मोसु हरिये कैसें वनाये॥१॥
    कहे सिख तुझे करित सोर। हिरवा हरि का कठिण कठोर॥२॥
    नींह किया सरम कछु लाज। और सुनाऊं वहुत हे भाज॥३॥
    और नामरूप नींह गोवलिया। तुका प्रभु माखन खाया॥४॥
  - ३८३२ राम कहो जीवना फल सो हो। हरिभजनसुं विलंब न पाई॥१॥ कवन का मंदिर कवन की झोपरी। एक राम विन सवही फुफरी॥२॥ कवन की काया कवन की माया। एक राम विन सव ही जाया॥३॥ कहे तुका सविह चलणार। एक राम विन निह वा सार॥४॥
  - ३८३३ काहे भुला धनसंपत्ती घोर। रामनाम सुन गाउ हो वाप रे॥१॥
    राजे लोग सब कहे तू अपना। जब काल नींह पाया ठाना॥२॥
    माया मिथ्या मन का सब घंवा। तजो अभिमान भजो गोविंदा॥३॥
    राना रंक डोगर की राई। कहे तुका करे इलाहि॥४॥
    ३८३४ काहे रोवे आगले मरना। गंव्हार तूं भूला अपना॥१॥

केते मालूम नींह पडे। नव्हे बड़े गये सो।।२॥ वाप भाई लेखा नींह। पाछे तूंहि चलणार।।३॥ काले वाल सिपत भये। खबर पकडो तुका कहे॥४॥

- ३८३५ क्या मेरे राम कवन सुख सारा। कह कर दे पुछुं दास तुम्हारा॥१॥
  तन जोबन की कौन बराई। व्यावपीडादि सकटिह खाई॥२॥
  कीर्त बघाऊं तो नाम न मेरा। काहे झुठा पछतऊं घेरा॥३॥
  कहे तुका नींह समजत मात। तुम्हारे शरन हे जोडत हात॥४॥
- ३८३६ देखत अखों झुटा कोरा। तो काहे छोरा घर वार।।१॥
  मानसुं किया चाहिए पाख। उपर खाक पसारा।।२॥
  काम कोघ सो संसार। वो सिरभार चलावे॥३॥
  कहे तुका वो संन्यास। छोड़े आस तन की ही॥४॥
- ३८३७ रामभजन सबसार मिठाई। हिर संताप जनम दुख राई॥१॥ दूघ भात घृत सकरपारे। हरते भुक नींह अंततारे॥२॥ खावते जुग सब चिलजावे। खटा मिठा फिर पचतावे॥३॥ कहे तुका राम रस जो पीवे। बहुरीही फेरा वो कबहु न खावे॥४॥
- ३८३८ वारवार काहे मरत अभागी। वहुरी मरने से क्या तोरे भागी॥१॥
  ये हि तन करते क्या न होय। भजन भगति करे वैकुंठे जाय॥२॥
  रामनाम मोल नींह वेचे कवरी। वोहि सब माया छुरावत सगरी॥३॥
  कहे तुका मनसुं िमल राखो। रामरस जिव्हा नित चाखो॥४॥

# तत्त्वविवेचक के दो अतिरिक्त पद

- ११५४ चुरा चुरा कर माखन खाया। गोलनी का नन्दकुमर कन्ह्या॥१॥
  काहे वराई दिखावत मोहि। जानत हूं प्रभुपना तेरा खबही॥२॥
  और वात सुन उखल सुं गला। वांध लिया आपना तूं गोपाला॥३॥
  फेरत वन वन गाऊ घरावत। कहे तुकया वंधु लकरो लेले हात॥४॥
- ११७२ हम उदास तीन्हके सुनाहो लोकां। रावण मार के विभीषण दिई लंका॥१॥ गोवरघन नख पर गोकुल राखा। वर्सन लागा जब मेंहुं फत्तर का॥२॥

वैकुंठ नायक काल कींसामुरका। देत डुवाय सव मंगाय गोपिका।।३।। स्तंभ फोड पेट चिरीया कश्यपका। प्रह्लाद के लियें कहे भाई तुकया का।।४।।

# राजस्थान के लोकगीत

[ लेखक--श्रीयुत सूर्यकरण पारीक, एम्० ए० ]

एक समय था जव संसार के सब देशों में मनुष्य प्राकृतिक जीवन व्यतीत करता था। उस का रहन-सहन, अनुभव, आचार-विचार सरल और स्वाभाविक होते थे। कृतिमता, झूठा दिखावा, और आत्म-प्रवंचन मानव-विचारों को कम छूता था। उस युग में भी कविता होती थी और आज भी होती है। पर उस कविता में और आज की कविता में जमीन-आसमान का अंतर है। शास्त्रीय वंधनों में जकड़ी हुई, छंद की नपी-तुली हुई नालियों में ढली हुई कविता बनाना मानव बहुत पीछे से सीखा है। कविता पीछे के काल में परिश्रम-साध्य कल्पना, अथवा ऊहा का व्यवसाय मात्र रह गई। इस पीछे की कविता को हम कलात्मक कविता कह सकते हैं। इस के पहले कविता का जो नैसर्गिक प्रवाह वहता था, उस का अवशिष्ट रूप आज हमें लोक-गीत अथवा लोक-काव्य<sup>9</sup> के रूप में मिलता है। दोनों में अंतर यह है कि एक में भावों की कृत्रिमता, रूढिवंघन, प्रयाभुक्तता और वैयक्तिक रुचिभिन्नता ही सब कुछ है, तो दूसरी में नैसर्गिक वृत्ति, सरलता, स्वच्छंदता और अव्यक्तिता प्रयान है।

साहित्यिक कविता की कल्पना के चमत्कारों से मुग्ध हो कर हम ने लोक-गीतों को अब तक भुलाए रक्खा था। उन में हमें गैंबारूपन की वू आती थी और सम्य समाज में जिस प्रकार गाँव के एक गँवार के आ जाने से विषमता पैदा हो जाती है, उसी प्रकार का

'प्रामगीत' से वास्तव में, आज कल के नगर-प्राम भेद के अनुसार गाँव के—देहात के-गीत समझना उपयुक्त होगा। हम ने इस निबंघ में इन शीर्पकों का इसी व्याख्या

फे अनसार अर्थ लिया है।

९ फूछ लोगों ने "लोकगीतों" को "ग्रामगीत" भी कहा है । परंतु हमारे खपाल से लोक-गीतों की ग्राम की संकुचित सीमा में बांधना उन के व्यापकत्व को कम करना है। प्राम और नगरों के भेद अर्वोचीन काल में बढ़े हैं। गीतों की रचना में प्राम और नगर का इतना हाथ नहीं है, जितना सर्वसाधारण जनता का-'लोक' का।

वैपम्य हम को लोक-गीतों में मालूम होता था। पर हमारे सौभाग्य से अब नई लहर उठ चुकी है। जिस प्रकार और और वातों की ओर, वर्तमान काल में, हमारा ध्यान पश्चिम का अनुकरण कर के गया है, उसी प्रकार लोक-साहित्य की ओर भी उन की देखादेखी अब हम अभिमुख होने लगे हैं। यह समय के परिवर्तन का लक्षण है।

इंगलैंड में लोकगीतों की ओर पहले-पहल ध्यान तब गया, जब विशय परसी ने सत्रहवीं शताब्दी के मध्य में (सन् १६५० ई०) गीतों के एक प्राचीन संग्रह की खोज की। उस के बाद वहाँ प्रसिद्ध उपन्यास-लेखक सर वाल्टर स्कॉट ने लोकगीतों के सींदर्य की ओर जनता के हृदय का आकर्षण किया और उन का उपयोग यत्र-तत्र अपनी रचनाओं में किया। इस के उपरांत लोक-साहित्य के पक्ष में एक प्रवल लहर उठी, जिस ने वहुत से साहित्यक महापुरुपों और कवियों को प्रतिभान्वित किया। परंतु इस ओर सब से अधिक सचेष्ट और संयत प्रयास आधुनिक काल में अमेरिका के कुछ अध्यवसायी विद्वानों ने किया, जिन में प्रोफ़ेसर एफ़० जे० चाइल्ड का नाम विशेष प्रख्यात हैं। जिन्हों ने स्काटलैंड और इंगलैंड के एक-एक लोकगीत को खूब छानवीन के साथ खोजा, यूरोप के अन्य देशों में प्रचलित और प्राप्त उन गीतों के रूपांतरों का मिलान किया और उस अद्भुत ग्रंथ का निर्माण किया जिस पर अंग्रेजी साहित्य आज गर्व करता है और कहता है कि 'किसी देश के लोक-गीत इतने अच्छे नहीं हैं जितने इंगलैंड और स्काटलैंड के'। इस गर्वोक्ति का जवाव तब तक नहीं दिया जा सकता जब तक हमारे देश में प्रो० चाइल्ड जैसे उद्भट विद्वान् और परिश्रमी अन्वेपक पैदा न हों।

हमारी ऐसी घारणा है कि लोक-साहित्य की उपज के लिए भारतवर्ष से वढ़ कर उर्वर दूसरा देश पृथ्वीतल पर शायद ही कोई रहा हो। इस देश के हरेक प्रांत में, हमारी प्रादेशिक बोलियों में हजारों गीत अब भी प्रचलित मिलते हैं। परंतु हमारी यह अमर संपत्ति दिनोंदिन क्षीण होती जा रही है, इस में संदेह नहीं है, और आश्चर्य नहीं, यदि वह एक दिन लुप्त हो जाय। पर फिर भी इस जमाने में परिश्रमी अन्वेपकों को हजारों की तादाद में उत्तम गीत मिल सकते हैं। गुजराती, मराठी, बँगला आदि भाषाओं में इस ओर पर्याप्त ध्यान रहा है, और उन भाषाओं की गीत-संपत्ति अच्छी है। देशभाषा हिंदी में भी इस मार्ग में पंडित रामनरेश त्रिपाठी ने स्तुत्य प्रयास किया था, और उन का वह उत्साह स्थायी गित से वना रहता तो गीतों का अच्छा उद्घार हो जाता। कुछ ऐसे महानुभाव भी इस क्षेत्र में

अवतीर्ण हुए जिन्हों ने न केवल हिंदी के वरन् देश के भिन्न-भिन्न प्रांतों के लोकगीतों का संकलन अपना उद्देश्य बनाया है। श्री देवेंद्र सत्यार्थी ऐसे ही कर्मठ विद्वानों में से हैं।

राजस्थान प्रदेश लोकसाहित्य की संपत्ति में अन्य किसी प्रांत से कम नहीं उतरेगा, ऐसा हमारा अनुमान है। परंतु राजस्थानी गीतों के संबंध में एक अखरने वाली वात हमें दिखाई पड़ती है, जिस पर विचार करना यहाँ अनुचित न होगा। इघर पिछले कुछ वर्षों में राजस्थानी गीतों के कई एक सस्ते, वाजारू, कुरुचि-संपन्न संग्रह प्रकाशित हुए हैं, जिन का प्रकाशन न तो प्रकाशकों को ही शोभा देता है, और न उन के संपादकों को। यह एक संकोच-जनक वात है। इन संग्रहों में अधिकांश में वर्तमान काल के गंदे गीत ही प्रकाशित हुए हैं, पुराने सुरुचि-संपन्न गीत बहुत थोड़े हैं। इन को पढ़ कर अन्य प्रांतों के गीत-प्रेमी भाइयों को यह विचार हुए विना नहीं रहता कि राजस्थान की गीत-संपत्ति हीन कोटि की है। परंतु में विश्वास और अनुभव के साथ कहूँगा कि यह राजस्थान के लोकगीतों का अपराध नहीं है, यह तो संपादन की कुरुचि और अयोग्यता का द्योतक हैं; १ स्वेच्छाचारी युवकों और विषयी लोगों की वासना को उत्तेजित कर के घन कमा लेने की इच्छा रखने वाले साहित्य-व्यापारियों का अपराध है। इन लोकगीतों से राजस्थान की काफ़ी वदनामी हो चुकी है; साथ ही यह कहने में मुझे किसी प्रकार की हिचकिचाहट नहीं है कि राजस्थनी का लोकगीत-भांडार खूव भरा-पूरा है, संस्कार-युक्त है, आदर्श-मय है और अपनी उत्तमता, विशुद्धता और मनोरमता के वल पर वह किसी भी प्रांत, देश अयवा भाषा के लोक-साहित्य से टक्कर ले सकता है। राजस्थान के साहित्यिक काव्य और इतर रचनाओं से किसी को सहानुभूति न हो तो न हो, परंतु एक वार इन लोक-गीतों का अध्ययन कर लेने वाले सहृदय को इन पर मुग्ध होना ही पड़ेगा। यह मिथ्या-गर्वोक्ति नहीं, सत्य है। परंतु यह ध्यान में रखना होगा कि राजस्थानी के प्राचीन लोक-गीत ही उत्तम हैं, सुरुचि-संपन्न हैं, सत्साहित्य हैं और वही राजस्थान के लोकगीत कहलाने के अधिकारी हैं। उन्हीं को लक्ष्य कर के हम ने यह कथन किया है। पिछले

<sup>े</sup> ऐसा नहीं है कि गीतों के अच्छे संग्रह राजस्यानी में प्रकाशित हुए ही नहीं। खेद इस बात का है कि अच्छे संग्रहों की अपेक्षा बुरों की संख्या और प्रचलन अधिक है। अब तक प्रकाशित संग्रहों में कुँबर जगदीश्वासिह गहलोत का 'मारवाड़ के ग्रामगीत' अच्छा संग्रह है। परंतु उस में बहुत थोड़े गीत हैं।

पचास-सौ वर्षों में वनने वाले अधिकांश गंदे, वाजारू, सीठनों से भरे, गीतों के साथ हमारी विल्कुल सहानुभूति नहीं है।

लोक-गीत साहित्य के क्षेत्र में राजस्थान को भारत के अन्य प्रांतों से भिन्न समझना भी भूल ही है। साहित्य के अन्यान्य विभागों में राजस्थान भारत के इतर प्रांतों से चाहे कितना ही भिन्न हो, पर भाषा और लोक-गीतों के क्षेत्र में हमें स्पप्टतः एक ऐसा व्यापक ऐक्य-सूत्र फैला हुआ मालूम होता है , जो उत्तर भारत के एक कोने से दूसरे कोने तक समरूप से प्रसारित है। गुजराती, राजस्थानी, मध्यप्रांतीय, विहारी गीतों में विलक्षण साम्य है। ऐसा मालूम होता है मानो गीत की दुनिया में लोकहृदय की सरस तरंगें उत्तर भारत के सभी प्रदेशों में समरूप से तरंगित हुई हैं। उन का आकार-प्रकार, संस्कार, अभि-रुचि, कल्पना और रूढ़ियाँ प्रायः एक-सी हैं। एक विशाल समुद्र के वक्ष पर जिस प्रकार कीड़ा करती हुई स्वच्छंद तरंगें दूर से देखने पर भिन्न रूप और रंग की मालूम होती हैं-कहीं नीली, कहीं सफ़ेद और कहीं-कहीं हरी झलकती हैं, पर वास्तव में वे सब एकरंगी होती हैं—उसी प्रकार भाषा और शब्दों के ऊपरी भेदों को हटाने के वाद, वहीं संस्कार, वहीं कल्पनाएँ, वही रूढ़ियाँ और वही कोमल भावनाएँ, हम को भिन्न-भिन्न प्रादेशिक गीतों में मिलते हैं। इस का प्रमाण तुलनात्मक दृष्टि से इन भाषाओं के गीत-भांडार को पढ़ने से मिल सकता है। संक्षेप में कुछ तुलनात्मक उदाहरण नीचे जुटाए जाते हैं।

पहले गुजराती-राजस्थानी गीत-साम्य के उदाहरण ही लीजिए-

गुजराती

१—"कान कुँवर नी झूलड़ी" गीत नं २४, रहीयाळी रात, भाग २, पृ० ३५--जिस की टेक इस प्रकार है: "कोई नें जड़ी होय तो देजो, मारा कान कुंबर नी झुलड़ी।"

र० रा०, भाग २, पू० ६९। इस गीत की टेक हैं-- "राती रे रंग चूड़ी ल्यो"।

#### राजस्थानी

१—इस का राजस्थानी प्रतिरूप प्रचलित है-"कोई नें लाधी होय तो दीजो रे म्हारा कान्हकँवर री झूमरी"।

२--- "तनें वा'लूँ कोण ?" गीत नं० ५०, २--- टेक में नहीं परंतु भावों में ठीक मिलता-जुलता हुआ राजस्थानी गीत है-"ढोला-मारूणी" जिस की टेक है-''बाम् जी पाक्या नीवूं पाकण लाग्या''।

#### गुजराती

२— "कुंजड़ली रे" गीत नं० ५३, र० रा०, भाग २, पृ० ७४। इस गीत की पहली चार पंक्तियाँ राजस्थानी गीत में थोड़ी शाब्दिक भिन्नता के साथ मिलती हैं। गीत:— कुंझड़ली रे संदेसी अमारो। जाइ वालम ने के जो जी रे। माणस होय तो मुखोमुख बोले। लखो अमारी पाँखड़ली।।

- ४—"रंग भीलड़ी" गीत नं०, ९२, र० रा०, भाग २। यह जसमा दे ओ-डणी के सतीत्व का गीत है।
- ५—'तेजमल'। गीत र०, रा०, भाग ३, पृष्ठ, २४।

#### राजस्यानी

- ३—इसी भाव का गीत राजस्थानी के 'संदेसा' के गीतों में है। पहली दो पंक्तियाँ "कुरझाँ" गीत में मिलती हैं:—"उडती कुँझड़ियाँ संदेसो म्हारो पिव ने दे जो रे। उडती ।।।
  यही चारों पंक्तियाँ और गुजराती गीत का अधिकांश भाव एक दूसरे गीत में मिलता है—पीछे की दो पंक्तियों का राजस्थानी रूप यों हैं:— माणस हवाँ तो मुप कैवाँ, म्हाँ सूँ कह्यो प न जाय।। लिख म्हारी सोवन चाँचली , ए गोरी अरे रतनाळी पाँख।।
- ४—राजस्थानी में भी 'जसमा ओडणी' और 'सुरता भीलणी' नाम के प्रसिद्ध नारी-सतीत्व के गीत हैं, जो बहुत कुछ मिलते हैं।
- ५—यही गीत थोड़े हेर-फेर के साथ राजस्थान में 'सजना' के नाम से प्रसिद्ध है। बूढ़े ठाकुर के कोई लड़का नहीं था, जो बुढ़ापे में उस के एवज में राजा की चाकरी वजा सकता। राजा का पर-वाना आया। ठाकुर न जा सका। बड़ा चितातुर हुआ। इकलौती कन्या सजना ने पिता की चिता को ताड़

गुजराती

#### राजस्थानी

लिया और नारी होते हुए भी वेप वदल कर इस पितृभक्त कन्या ने १२ वर्ष तक पिता के एवज में राजा की सेवा की।

इसी प्रकार वहुत से गीत हैं, जिन का गुजरात में गुजराती रूप प्रचित है और राजस्थान में राजस्थानी रूप। भाव प्रायः एक से हैं। अनुमानतः उद्गम भी एक ही प्रतीत होता है।

अव हिंदी-राजस्थानी गीत-साम्य के कुछ उदाहरण भी नीचे दिए जाते हैं—
हिंदी राज स्थानी

१—गीत नं० ५४, किवता-कीमुदी, भाग ५। गीत का आरंभिक भाग यों है:—"राहइ पर एक कुँइया सँविर एक पानी भरैं"।

२—गीत नं० ५८, क० कीमुदी, भाग, ५। सोहर के गीत। आरंभिक पंक्तियाँ—"वदरी जाइ वरसहु उही देस जहाँ पिया कोड़ करें"।

श्—गीत नं० ७, विवाह के गीत क० कीमुदी, भाग ५, पृ० १४५। पुरुव पछिम मोरे वावा क सगरवा पुर-इनि हालर देइ। तेहि घाटे दुलहे घोतिया पखारें पूच्छे दुलहिन देई वात।।

४—गीत नं ० १८, विवाह के गीत, क० की० माग ५, पृष्ठ १६१। १—यह गीत राजस्थानी के प्रसिद्ध गीत "पणिहारी" के भावों से मिलता है। 'पणिहारी' का गीत आगे इसी निवंध में उद्धत किया गया है।

२—इसी से मिलता-जुलता भाव राज-स्थानी गीत 'वदळी' में हैं—"मेरे पिया के देस वरस वदली"।

३—यही भाव राजस्यानी वैवाहिक गीतों के अंतर्गत 'जँवाई' के गीतों में है:—

> हाँ रे वाला इण सरवरिया री पाळ, जँवाई घोवे घोतिया जी म्हारा राज।

४—पुत्री के पिता के घर के पुत्र के पिता के घर के लोगों से सदा हलके रहते हिंदी

गिरि नवै पर्वत नवै, हम तो ना नइओं। वेटी तोहरे कारन, हम जग में माथ नवाये॥

५—गीत नं० २८, विवाह के गीत, क० की०, भाग ५। वेटी की विदाई का गीत—"ऐसन वर्षया घर छोड़ि क वेटी, कहुँवा चली"।

६—गीत नं० ४६ और ४९, क० की०, भाग ५। विवाह के गीतों में अपनी संतान के विवाह में विहन भाई को निमंत्रित करती है। विहन का भाई के लिए प्रेम विणत है। आरंभ इस प्रकार है— अरे अरे काला भैंवरवा आंगन मोरे आवो। भैंबरा आजु मोरे काज, वियाह नेवत दें आवो॥ राजस्थानी

हैं—यह वैवाहिक प्रया है। पुत्री अपने वाप, भाई, दादा, काका, ताऊ सब को समझा कर पूछती है—मेरे कारण सब क्यों नीचा देखें? पुत्री सब के घर पैदा होती है। इस पर वे लोग सब यही उत्तर देते हैं— कोट नवै परवत नवै, और नवैय न कोई। वाई को दादोसा यूँ नवै, जिण घर पोती जायी॥

५—राजस्थानी में वेटी की विदाई के समय
पीहर वालियों के गाने के गीत को
"ओळ्यूं" कहते हैं। 'ओळ्यूं' बहुत
हैं—उन में से यह बहु-प्रचलित है
"थारो इतरो वाबो सा'रो राड,
कोयलडी सिंग चाली॥"

६—भाई-बहन का प्रेम राजस्थानी 'भात'
के गीतों में बहुत सुंदरता के साथ
व्यक्त हुआ है। यह गीत आगे के
उदाहरणोंमें संपूर्ण उद्धृत किया गया
है। भाव हिंदी गीत से ज्यों का त्यों
मिलता है। आरंभ इस प्रकार है—
उड वायसड़ा म्हारे पीयर जा,
नू त पीयररा भातवीजे॥

#### हिंदी

७—गीत नं० ३४, जाँत के गीत, क० कीमुदी भाग ५, पृष्ठ ३३९ सात सिखन के झूमटे, सुंदरि पनियाँ के जायें॥

८—गीत नं० ६, हिंडोले के गीत, क० कोमुदी, भाग ५, पृ० ४०९। ठाढ़ी झरोखवा में चितवडें, नैहरे से केउ नाहीं आइ॥ .... चुनरी ले आवर्ड विरन मोरा, जेकरि वहिन दुलारि॥

९—गीत नं० २९, हिंडोले के गीत, क० कामुदी, पृष्ठ ४३७। एक करैली हम बोबा, अरे करैली पसरी बबैया जिल के देसा। पसरत पसरत पसरि गई, पसरी है रन बन देस।।

१०—गीत नं० ३, कोल्हू के गीत, क० की० भाग ५, पृ० ४५०। बनजारे का गीत है। बनजारी पति के साथ

#### राजस्थानी

७—पिनहारिन का ठीक इसी प्रकार का दृश्य प्रसिद्ध राज० गीत 'पणिहारी' में है। पूरा गीत आगे उद्धृत किया गया है। उसी गीत में यह पंक्ति भी है—

सात सहेल्यां रे झूलरें।
पणिहारी ए छो।
पाणीड़े नें गई रे तळावा।
वा'ला जो।

८—यही भाव भात के कई गीतों में आया है, जहाँ विहन उत्सुकता पूर्वक भाई के आने की बाट जोह रही है। आयो छः मा को जायो वीर, हीरों जड़ ल्यायो चूनड़ी।

ओढ़ाई घणदेवा चूनड़ी।।

९—यही भाव है-'आम्बो मोरियो' गीत

में-आरंभ यों होता है-दोय डूँगराँ विच वेल पसरी,
वीरै के आँगन आँबो मीरियो।।

१०—इसी आशय का राजस्थानी गीत
"विणजारा" है—
विणजारी कहती है—

हिंदी

राजस्थानी

चलने का प्रस्ताव करती है—

मोर कौड़ी क लोभी,

फिरौ घर को।
वेरिया की वेर तुम्हैं वरजौं, हो
नैका कि हम का गोहन ले लियाय।

विण जारा रे लोभी, चालूँगी वाळद के साथ। गोडो तो देय लदायं द्यूँ। विणजारा रे।.

ऊपर कुछेक विशेष समता वाले स्थलों की तुलना की गई है। यह समता विशेषतः शाब्दिक हैं। संस्कृति और कल्पना के विस्तृत क्षेत्र में इन भाषाओं के लोक-गीतों में कितना अधिक साम्य है, यह तो इन भाषाओं के लोक-गीतों का अध्ययन करने वाले सहृदयों को मालूम हो सकता है।

गीतों की दुनिया ही निराली है। उस के उपमान और विशेष रूढ़ियाँ और परिस्थितियाँ भी प्रादेशिक सीमाओं का उल्लंघन कर के समरूप से प्रायः सभी प्रांतों में प्राप्त होती हैं। यहाँ पर कुछ साधारण भावनाओं को एकत्रित किया गया है:—

- (१) चंदन, नींबू, नारंगी, नीम आदि वृक्षों को पारिवारिक और कौटुंबिक जीवन का प्रतीक मान कर उन की समृद्धि द्वारा जीवन की समृद्धि और उन के ह्रास द्वारा जीवन का हास लक्षित करना—गीतों में—हिंदी-राजस्थानी और गुजराती, इसी प्रकार अन्य प्रादेशिक भाषाओं में भी माना गया है। राजस्थानी गीतों में इन के अतिरिक्त, आम, इमली, वबूल, पीपल, वड़, कंसूब, के वृक्षों का भी इस लाक्षणिक अर्थ में प्रयोग हुआ है।
- (२) चील, तोता, कुरझ (कुंजपक्षी), कौआ, आदि पक्षियों का प्रेमियों के बीच प्रेम का संदेश वाहक हो कर आना गीतों में सर्वत्र मिलता है। हिंदी में चील और कौए की प्रधानता है तो राजस्थानी में कुरझ और कौए की।
- (३) बहू का समुराल में अस्वतंत्र और संतापयुक्त जीवन और उस का सास, जेठानी, ननद के व्यंग्य,वाणों से विद्ध हो कर रहना, तथा घर के कार्यभार से लदे रहना—गीतों में साधारणतः सर्वत्र मिलता है। समुराल में उस का पित ही उस का एक आश्रय है और इस यातनामय जगत में वह उसी के प्रेमामृत की आया से जीती है।
  - (४) इस के विपरीत बहू के मुख-स्वप्नों का केंद्र इस का पीहर है और वह उसी की

बोर टकटकी लगाए निहारती है। भाई और पिता के लिवा ले जाने की आशा उस की जीवनलता को हरी-भरी रखती है और इस आशा के साथ उस की अनेक सुखद कल्पनाओं का योग गीतों को करण और कोमल भावों से भर देता है।

- (५) चरखा, चक्की, सरोवर, कुँआ, खेत आदि संस्थाएँ गीतों की दुनिया में सुरम्य स्तंभ हैं, जिन के इर्द-गिर्द लोक-काव्य की सुंदरतम कल्पनाएँ केंद्रीभूत हुई हैं। ऋतु, मेले, त्यौहार और पर्वों ने भी हजारों गीतों को जन्म दिया है।
- (६) सम्मिल्ति-कुटुंब-प्रया ने हिंदू गृहस्य में यद्यपि अनेक कोमल और सुख-प्रद भावनाओं का उत्पादन और निर्वाह किया है, तथापि वहू के जीवन-विकास के लिए वह यत्रतत्र घातक ही सिद्ध हुई है। यह घारणा गीतों में सर्वत्र मिलती है।

गीत-साहित्य के उद्घार और अध्ययन से वर्तमान युग में क्या लाभ हो सकता है, यह एक विचारणीय प्रश्न है। विकास के इस युग में जब हमारी आगे को वढ़ी हुई आकां- क्षाएँ नया ज्ञान, नई भावनाएँ और नए मार्गों की ओर झुकी हुई हैं, तब प्राचीन काल के इन मुर्दा चित्रों और वासी संस्कृतियों को ग्रहण करने से क्या प्रयोजन ? पर विचार कर देखा देखा जाय तो वात ऐसी नहीं है। व्यतीत काल के उन सरल, स्वाभाविक और निश्चल मनोभावों में हमें सत्यं, शिवं, सुंदरं की अपार निधि मिलती है, जो समय की सीमा का उल्लंघन करती हुई स्थायी रूप में सत्य की शिला पर प्रतिष्ठित हैं; जिस को सर्वया त्याज्य समझ कर ठुकरा देना अथवा मुला देना मुर्खता ही नहीं जातीय आत्मघात होगा।

लोक-गीतों में व्यक्त जीवन कितना स्वस्थ, कितना स्वाभाविक, कितना सुंदर, कितना निर्मल, पुष्ट और सजीव है, यह कहने की आवश्यकता नहीं है। जिस काल के परिचायक ये गीत हैं, वह वास्तव में कितना मचुर और पूर्ण रहा होगा, यह कल्पना ही हमारे यर्तमान सामाजिक जीवन की अनेक विषम जिल्लाओं और संतापों का शमन कर सकती है। जिस काल में प्रत्येक समाज और व्यक्ति के दैनिक कार्यों में मचुर संगीत का आलाप ध्वनित होता था, वह काल वास्तव में स्वर्गीय काल था। गाँव में हमारी माताएँ और वहिनें आज भी बाह्य मुहूर्त्त में उठ कर झाडू देती हुई, दूव दुहती और दही विलोती हुई, गाय-भैतों की सेवा करती हुई—गाती हैं। वे चक्की पीसती हुई गाती हैं, जलाशय अथवा कुएँ से जल लाती हुई गाती हैं। उन के गीतों में घरेलू जीवन के आदर्श प्रेम की भावनाएँ तरंगित होती हैं। स्वियां ही क्यों, हमारे गाँव के माई भी किसी दैनिक कार्य को संगीत की लय

के सहारे विना नहीं करते। कुँए से जल खींचते, हल चलाते, कपड़ा बुनते, मजदूरी करते, खेत निराते, धान कटाते, और खेत को जाते-आते गीत की टेर लगाते सुनाई देते हैं। गीतों का इतना घना सामंजस्य उन की दिनचर्या में हुआ है। फिर पुत्रोत्पत्ति, षोड़श संस्कार, उपनयन, विवाह, त्यौहार, देवपूजा, ऋतुओं और पर्वो पर तो सुमधुर संगीत की सरिताएँ किनारों तक उतरा कर बहती हैं। भारतीय जीवन संस्कृति के संगीत के विना कल्पना करना ही असंभव है। यह कहने से हमारा आशय यह नहीं है कि हमारा प्राचीन जीवन सब अंगों में सर्वोत्कृष्ट था और उस में किसी प्रकार की कोई कमी नहीं थी। वह जैसी भी दशा में रहा हो, गीत उस के साथ छाया की तरह लगा था।

राजस्थानी गीतों के क्षेत्र-विस्तार की कल्पना निम्नलिखित तालिका से की जा सकती है, जो हमने प्राचीन गीतों के प्रचलित रूप को ध्यान में रख कर बनाई है। यह सूची अपूर्ण है। वहुत से विषय और क्षेत्र इस तालिका से छूट गए होंगे। इस ओर खोज की कमी है। हमारा अनुमान है कि खोज करने पर हजारों की तादाद में नए गीत मिल सकते हैं—मीखिक-परंपरा, व्यवहार अथवा पुरानी हस्तलिखित पोथियों में।

(१) देवी-देवताओं और पितरों के गीत—यथा—भगवान्, गणेश, विनायक, महादेव जी, सूरज जी, माता जी, मैक्ट जी, मावल्यां जी, हनुमान जी, वायां जी, पितर-पितरांणी (स्वर्गीया सौत), भोमियो, पंचपीर, सेढल, सीतला, जळदेवता, सतीरांणी, झालर (देवताओं का सामूहिक स्मरण उपासन)।

ये गीत राती-जगा (रात्रि-जागरण) के समय विशेषतः गाए जाते हैं। पृथक्-पृथक् मांगलिक अवसरों पर भी गाए जाते हैं।

- (२) ऋतुओं के गीत-यया-सावण, जाडो, चोमासो, वारहमासो आदि।
- (३) तीयों के गीत—यया—चार घामों के पृथक्-पृथक् गीत। इसी प्रकार अरि तीयों के भी गीत हैं।
- (४) व्रत-उपवास, त्योहारों के गीत—सावण के गीत (जिन में भाई-विहन का प्रेम और लड़की का पीहर-प्रेम विशेषतः प्रविश्ति है), तीज, गणगीर, चौय, तुळछी, लछमी जी, घुड़ले के गीत, दिवाली-होली के गीत, भैया दूज, राखी पूनम, सीळ सात्यों के गीत आदि।

- (५) संस्कारों के गीत—गर्भाधान, साथ अथवा आस पुरावणों, जन्म संबंधी (हालरों), नामकरण, धाम, दाई, पालणों, लोरी, जनें के गीत। चीणोटियों, पीळों, जच्चा-पीपळीं।
- (६) विवाह के गीत—सगाई के गीत। विनायक, धवळ, मंगल, हळदी, पीठी, तेल चढ़ाते समय के। मेंहदी, वरात के चढ़ते और लीटते समय के। सकुन। वनड़ा, वनड़ी, घोड़ी, वनोरों के गीत। वैवाहिक प्रधा-विशेष के गीत—ययाः—सोमेळी (सम्मेलन) काँमण, कँवर-कलेवो, तोरण, जुवा, काकण-डोरड़ो, भाँवर (फेरा), सेवरा। वयावा, जात (देव-यात्रा)। वरात (जान) के भोज के समय के, यया, भात वाँधना। भात (माहेरो)—वहिन की संतित के विवाह में भाई की ओर से वहन को दातव्य। जँवाई के गीत। जीजा जी। पहरावणी, समठूणी (दहेज) के गीत। लड़की की विदाई के समय के गीत—ओळ्यूं विदाई के समय के वधावे। मुकलावा (गीना), जलो, हिरियाळो, ढाढ़ियों के वैवाहिक गीत। वैवाहिक राती-जगा के गीत।
- (७) भाई-वहन के प्रेम के गीत—भात (माहेरो) और तीज के गीतों में अधिकांत्र यही हैं। सूबटो, संदेशा।
- (८) साळी-साळेल्याँ (सरहज) रा गीत—यथा—भाँग, गादी आदि छुडखणा। जरद रूमाल, ढोलियो आदि।
- (९) पित-पत्नी के प्रेम के गीत (संयोग में)—प्रेम-प्रतीक वृक्षों के गीत, यया—आँबों, अमली, नींबू, नीमड़लो, बड़लो, बाँवळ्यो, नारंगी, पीपळी, कसूंबो, मरबो आदि। जलाल, पनजी, भूमल, हिंडोला, नीदड़ली, जलो (संयोग का), मिरगानंगी, लहर्यो, चूंळी चीणोटियो, होलो-मारूणी, काँकरड़ी आदि।

पित-पत्नी के प्रेम के गीत (वियोग में)—ओळ्यूं, निहालदे, संदेश (पिलयों हारा), कुरझां, बाक्षेपोक्तियां, श्रेकयंभियों महल, पींपळी, नागजी, पपैयो, सूबटो, सपनो, नीमड़ी, पना-मारू, जनराव, मिरगी, बदळी, साविणयों।

- (१०) पणिहारियों के गीत—पणिहारी, पाणीड़ो, सरवर।
- (११) प्रेम के गीत—चारणी, सुरता, भीलणी, ऊमादे-भारमली आमल-जीवरो।
  - (१२) चरकी पीसते समय के गीत-अनेक हैं।

- (१३) बालिकाओं के गीत—चाँद चढ्यो गिगनार, वादळी, कुळिया काचर, फूलाँरी सोळी-होळी, घुडले और गौर के गीत, कान्ह कँवर री सूमरी, मोरियो, काळी कोयलड़ी, अटूल्यो, चार चिरम्याँ,। इन में कुछ गीत, तीज गौर, होळी और सावण के भी शामिल हैं।
  - (१४) चरखे के गीत।
- (१५) प्रभाती गीत—इन में हरजस (हरियश) अधिक होते हैं। यया— धूजी, राघाकुष्ण के प्रेम के गीत, कृष्ण की चाललीला के गीत, रामायण-संबंधी गीत, शांतरस के नीति-संबंधी गीत आदि।
- (१६) हरजस—राधा-कृष्ण प्रेम के गीत—इन में बहुत से भजनों में मीरा, चंद्रसखी, का नाम पाया जाता है। रामायण-संबंधी। इतर पौराणिक कथा-संबंधी। भागवत-संबंधी और शांतरस के नीति, उपदेश, विनय-संबंधी गीत।
- (१७) धमालें—जिन्हें विशेषतः होली के अवसर पर पुरुप गाते हैं। प्रायः हर-जस और उपदेशप्रद भजनों के ढंग के गीत होते हैं। गाँवों में वहुत प्रचलित हैं।
  - (१८) देश-प्रेम के गीत-यया-वाली देस।
  - (१९) राजकीय गीत-यया-धूँसो।
- (२०) राजदरवार, मजिलस, शिकार, दारू के गीत—यया—सूर्वारयो, वारूड़ी, अमिलयो तमाखू।
- (२१) जम्मे के गीत—वीरों और सिद्ध पुरुपों, महात्माओं की स्मृति में रक्खें हुए जागरण को 'जम्मा' कहते हैं। यथा—रामदेव जी, पावू जी के जम्मे। परड़, परवाड़ों के गीत।
- (२२) सिद्ध पुरुषों के गीत-गूगो, रामदेजी, पावूजी, हड़वूजी, तेजीजी, भमतो सिंघ, केसरोजी, मालदेजी, स्यांमजी, करणीजी, इत्यादि।
- (२३ क) वीरों के गीत—जोरसिंघ, जगदे पँवार (दानवीर), हूँग जी जवार जी, लोटियो जाए जगदेव को छोड़ कर वाकी आयुनिक काल के वीर हैं।
- (२३ ख) ऐतिहासिक गीत—राणो रतन, जेतल, अचलदास भिटयाणी, जसमा, बोडणी, बच्यो भीणों, परतू, मंगळदास (आधुनिक)।

- (२४ क) गवालों के गीत—विणजारों के गीत, रेवारियो (ऊँट के चरवाहों) के गीत, खेड़ चराने वालों के गीत। कृपकों के गीत। यथा—'वनवारी हो लाल' प्रसिद्ध गीत आगे उदृत है।
- (२४ ख) हास्यरस के गीत—खटमल, मोडियो जती, माखी, वाँमीड़ो, विछुड़ो, रेजो, जुवारमल।
- (२५) पशु-पक्षी-संबंघी—कवूतर, कमेडी, सूवो, गऊ माता, मिरगी, खोड़ो मिरगलो।
- (२६) शांतरस के गीत—उपदेश और नीतिप्रद गीत, भजन और हरजस के ढंग के।
- (२७) गाँवों के गीत (ग्राम-गीत)—खेती-संबंधी। फूली रे ळाँकी, वनवारी हो लाल, सावण, मेहूड़ो, करला गाजणा, चरखलो, झूँपड़ी, खीचड़ो, हाळी, ऊँट लादिबो, कूबो, झूँटणिया, विणजारो, वारहमासियो, जँवाईड़ा (हास्यप्रद), ग्रामीणों की ओळ्यूँ।
  - (२८) नाट्य-गीत-यया-हरियाळो।
- (२९) विविध—मीठो खरवूजो, गाजर झवराळी, सजना। और भी बहुत से गीत।

# गीतों की दुनिया

लोक-गीतों में प्राचीन काल के संस्कारों और मानव-मनोविज्ञान का अच्छा दिग्द-र्शन मिलता है। ये संस्कार जीवन के प्रत्येक कक्ष में घुले हुए मिलते हैं। हजारों की संख्या में गीत हैं। किसी गीत को उठाइए उपमानों, रुढ़ियों, प्राकृतिक परिस्थितियों, मानव-हृदय की प्रेरणाओं और जीवन की जिटल स्थितियों में ये संस्कार मिलेंगे। इन सब में उस विशुद्ध पुष्ट एवं प्रेममय स्वामाविक जीवन की व्यापकता का पता लगता है जो गीतों में विणत है और आजकल के कृत्रिम जीवन से जो बहुत अंशों में भिन्न है। विस्तृत अवतरणों सिहत उदाहरण देना असंभव जान कर गीतों की दुनिया के कुछ सांस्कृतिक पारिवारिक जीवन-संबंधी उपमानों अथवा कल्पनाओं का विश्लेपण नीचे कर दिया गया है—

(क) पति के उपमान—भैवरजी। विलालो। सांवळियो मोट्यार। झिलती

जोड़ी रो भरतार, बाँटीलो-हठीलो-वादीलो-मिजाजीडो। ऊगंतो सूरज। लाल नणद रो वीर। रंगभीनो। अंधियारे घर रो चांनणो। चुड़ले रो सिण-गार। रंगरिसयो। मारू-ढोलो। लसकरियो। केसरियो भरतार। हिवड़े रो जिवड़ो। नटवरियो। साँविळियो सिरदार। नणदल वाई रो वीर वाँकड़ली मूल्याँ रो जलाल। मरद मूँछाळो। गाढा-मारू जी। भर जोड़ी भरतार। मद छिकवा मन भरियो।

- (ख) वीर-पित और उस की वेष-भूषा——
  लीली घोड़ी हाँसली, अलवेलो असवार।
  कडयाँ कटारी वाँकड़ी, सोरठड़ी तरवार।।
  ढाल-गींडेरी। लाल-कमांण। वीर के कपड़े—पाँचू। शेंजां रो माँझी। खँवे
  वंदूक।
  - पुरुष के श्रृंगार की वस्तुएँ—वागो केसरी। माथै म्होर गज पाग। सिर सवालाय को पेचो। लाखीणी मोजड़ी (जूती)। पिचरंग पेचो।
- (ग) पत्नी के उपमान—मिरगानैणी। पूगळ री पदमणी। मिजाजण-तनक मिजाजण। गजगहणी। सदा मुरंगी नार। केसर वरणी गोरी। चीतालंकी। वाळकवण। माणेतण। कुळवहू। सूरज जिसो उजास। चाँद जिसी ऊजळी। ऊजळ-दंती। नाजुकड़ी-नाजो।
- (घ) कुटुंब के संबंधी—नखराळी भावज। सासू सावकी। देविरयो नखराळो छिणगारो। सगरय पाँवणा (ननदोई-पाहुना)। भूवा चोरटी। अंवर सरीसो
  सुसरो। घरती सरीसी सास। सुसरोजी इंदरगढ़ रा राजवी। सासूजी पूंगळ
  गढ़ री पदमणी। जेठजी पून्यू केरो चाँद। जळहर जामी वाप। रातादेयी
  माय। कान्ह कँवर सो वीरो। राही (राघा)सी भोजाई। साँवळियो-यहनोई।
  साड़ू देवण-भूवा। हाँडायोपण फूफो। भार्या केरी वैनड़, चिड़कली आज उड़ै
  परभात। जेठाणी नारादूती नार, लडोकड़ी, कळहगारी। देराणी नानकड़ी
  बाळी भोलीनार। वहन सावणिये री तीजणी। नणदल आभा वीजळी—ऊन्हाळे
  री वळतीलाय। सास सपूती। स्त्री को कोख—रतनाँरी खाँण। जच्चा—
  पींपळी। बहन-जामणजायी। काकी बडिया रो झूलरो। सहेल्याँरो झूमरवो।

- (ङ) स्त्री के शृंगार की वस्तुएँ— झवरख झूंटणा। घरेषुमाळो घाषरो। जच्चा रांणी से पीळो। चुड़लो हाथी दाँत रो। पाळ चढंती रा घूषरा वाजणा। रुण झुण रमझोळ। गजरो घूंषट— झीणो घूंषट। सोने रो कळसो। मोतीड़ाँ री ईढी। चो भणेरा मोजड़ा (जूती)। साळू—साँगानेर को। पडळो पूरव देस को। काळे कम के (कमखाव) री कांचळी। हरे किसव रो घाषरो। ओढनी— अल्ले पल्ले मोर पपैया, विच में चाँदो चितरायो। चँदवाई चूड़ो। सुरंगी चूनड़ी। दिखणी चीर। कड्याँ पटोळो। माथे महमंद-राखड़ी। कानों में-पता, कुंडळ। पूँचे चुड़लो। हार्यां गजरा। पैरों में-पायल, विख्या। चीणो-टियो (चीनांशुक) चीर। गजमोतियाँ रो हार। कूँकूँ की कूँकावटी। काजळ रो कूँपलो।
- (च) दांपत्य-सौंख्य की सामग्री—झवरक दिवलो—चीमख दिवलो—अगर चनण रो दिवलो। रेसम री वाट। चैंपला रो तेल। सोवन थाळ। चानण चौक। तातो पांणी तेल उवटणो। मायो न्हाण मेंट सूँ। चैंपला री डाळ हींडो। सुवावरणी सेज—वादळवरणी सेज। चंदण रो ढोलियो। पागा रतन जड़ाव रा। दावण मखतूल री। सुवा वरणी—सोड़। कुरला—हूचरा। दांतण—काची केळ रा। भोजन—लिचिपच लापसी, जिंदवा रा भात, गुंदळी खीर, घेवर काटमाँ-छाँटमाँ। मोछण लपभर राल ची विडलेरा चौसठ पांन। लोटइए गंगाजल नीर। डेरा हिरये वाग में। मरदन तेल चंपेल रा। भेंवर पटाँ में तेल। पोडण हिंगळू ढोलियो। ऊंची मेड़ी पोडणा। लाल किवाडी। वनखंड को हिंडोळो। रेशम पट डोर।
- (छ) वाहन, पशु और तत्संवंधी वस्तुएँ—रणझुण बैल (रय)। करहा-रळकता-गाजणा-वोलणा। हस्ती कजळी देसरा। करला मारू देस रा। घुड़ला पारस देस रा खुरसांणी देस रा। दाढी वाळो वोक (वकरा)। काळियो साँड दडूकणो। गल्लेवाळो टोड। मैयो टोडड़ो। लीली घोडी। घोडी नवलबी। वनाती जींण। पीतळियो पिलांण। घोड़ी मगेजण। घोळी (गाय) दूझणी। मैसा-बारणा।
- (ज) जीवन-सौट्य की आदर्श सामग्री-सोनो लंकागढ देस रो। पातर जैपर सहर

की। तायफो (नर्तकी) जेसळमेर को। रूपो (चाँदी) ऊजळदेस रो। हीरा वैरागढ़ देस रा। मोती समदर पार रा। मिसरी बीकानेर री। राय रसोई—रतनर-सोवड़ो। मगरे रा मूँग। पाघ (पगड़ी) राठोड़ी। छींट मुलताणी। स्त्री भिट-याणी। सहर—जोवाणी। राजा—राठोड़ी। देस—जेसाणो। वीज—उदियापुर रा। कांमणी—उदियापुर री। रूपियो गजसाही। पुरुप—राठोड़ी। दोवड़—तेवड़ दात (दहेज)। सठवा सूँठ। हळदी माळवे री। ईदर गढ़ री चाकरी। जाझी जाटणी। सुपनो हळती रेंण रो। देस—नगीनो। आदर्श भौतिक सुख की कल्पना—दूधे वूठा मेह। स्त्री का आदर्श सुख—गोद झडूलो पूत। जात (देवयात्रा) गठ जोड़े री।

- (ञा) स्त्री सौंदर्य के उपमान—देखिए—'गैवरल', 'भूमल,' 'मिरगानैणी' नाम के गीत। अवयव संबंधी—हाथ—कँवळ केरो फूल। रूड़ो नजारो तीखे नैणाँ रो। सीस—नारेळां सारिखो। वेणी—वासक नाग। भँवारा—भँवरो। निलवट (ललाट)— आंगळ च्यार। आंखड़ियां—रतने जड़ी। नाक—सुवा केरी चूंच। नाक—खांडे री घार। मिसरायां (मसूड़े)—चूनी (लाल) जड़ी। काजळ की रेखा—काळी कांठळ में चमकी वीजळी। होठ—रेसमिये रा तार। दांत—दाड़म केरा वीज। हिवड़ो—संचे ढाळियों। छाती—वजर किवाड। पसवाड़े (पार्वं)—वीजळ खिवे। पेट—पींपळ केरो पांन। आंगळी—मूंगफळी सी। बाँह—चंपा केरी डाळ। पींडी—पातळी। पींडळियां—स्वाळिया रतनाळिपर। जांघ—देवळ केरो थांभ। एडी आरसी सी—सुरंग पुपारियां। पांव—पींपळ को पात। पंजो (पैर का)—सठवा सूठ। नैणं—नींचू की फाँक। वेलण वेली—वाँहड़ी। मगर (पीठ)—मखतूल।—पेट—गवां केरी लोय। सूंडी—रतन कचोळियां। केसड़ा—कड्यां राळ्या।
  - साँदर्य-संबंधी—सूरज जिसो जजास। चाँद जिसी निरमळी, दूर्धां जिसो जफौण (यीवन के उमंग की)। दही सरीली कठकठी (मांसल-सुपुष्ट)। मिसरी जिसो मिठास। रूँग सरीली चरचरी (तीलापन)। जीमङ्ल्यां अमरत वसै।
  - (ट) पारिवारिक जीवन के प्रतीक वृक्ष—फसूंवो, नीमड़लो, नींवू, आंबो, अमली, वड़लो, वांवळ्यो, पींपळ बादि।

प्रतीक वृक्ष-संवंधी प्रायः सभी गीतों में नविववाहिता वध् गमनोत्सुक पित से घर रहने का आग्रह करती है और अपने एवज में ससूर-जेठ-देवर-नणदोई-पड़ोसी को प्रवास में भेज देने का प्रस्ताव करती है, जिसे कर्तव्यनिष्ठ पति युक्ति-पूर्वक टाल देता है। ये वृक्ष कैसे हैं ? दांपत्य प्रेम के मक्खन से बँघाई हुई इन वृक्षों की पाल (थाँवला) है और दूध-घी से सींच कर इन को पाला जाता है। इस की-"डालाँ तो पानाँ जोवन झुक रहयो"–डाल-डाल, पत्ते-पत्ते से यौवन झुक रहा है। हृदय के रस से सींच कर बढ़ाए हुए इस जीवन-बुक्ष के पत्तों और डालियों को यदि कोई निर्दयता-पूर्वक तोड़े तो उस को कैसे क्षमा किया जा सकता है? "मत कोई तोड़ो वड़ राजी पांन, मत कोई संतावो हरिये रूंख नें" कैसी करुण अभ्यर्थना है ? परंत् इसे कीन मानता है ? विचारी वह का ससूर के घर में क्या अधिकार ? "नणदल वाई तोड्या वड़ रा पांन, देवरिये छिणगारे तोड़ी साट-की।" इस निर्ममता के बदले-"नणदल वाई नें सासरिये खिंदाय. देवरिये ने खिनावो राजा जी री चाकरी"—कैसा उचित न्याय है। नगद बाई को ससुराल जाने पर ही वहाँ के सुल-दुल का ज्ञान होगा। उस की, आँख खुलेगी और वह भाई-भौजाई के दांपत्य-सूख में विघ्न पैदा करने-वड़ले का पान तोड़ने-का उचित फल पा जायगी। उत्पाती देवर को भी प्रवास में रह कर नानी याद आवेगी।

- (ठ) वनडो (दूलहा)—नायड़ मल, फूटरमल, सरद पून्यों रो चाँद। ऊगंते सूरज रो तेज। हाटाँ माँयलो हीर। गोर्प्या माँयलो कान्ह। हरियाळो।
- (ड) वनडी (दुलहिन)-अकन केंबारी। 'थारे घूँवटिये में सीळ सूरज ऊग्या।'
- (ह) आदर्श संबंध की कल्पना—बासुदेद—ससुर। रुपमण—बहू। केसरिया किसन—पति। भीपम की धीय—कुळबहू। ईसर जी—पुत्र। विरमादत जी—बाप। सहोदरा—बहन। साँवतदे—बहू। सागर-बाप। जळबळजामी—बाप। वादर्श दंपित—सूरज जी-रैणाँदे। चंदरमाजी-रोहण दे। विरमा जी-साँवत दे। ईसर जी-गवरा दे। रामचंदर जी-सीता जी। रुक्गण-किसन जी। आदर्श संतित—अरजण-भींव सरीवी।
- (ण) रंगों की जीवनीषयोगी कल्पना—काळा—केस। राता—नैण। पीळा—चीर। चोळा-दाँन। हरी-कोल (स्त्री की)।

- (त) अभिवादन की रीति—नणदोइ को लटक जुहार। पित को लुळ लुळ लागूँ पाँय। देवता के प्रति—दूध पखाळूँ पाँय। किसी प्यारे को स्वागत करने की रीति—मोतीडाँ वधावणो (थाल भरे मोतियों से उस का अभिवादन करना)।
- (य) पत्नीका पित को पत्र लिखने का ढंग—एवड़ छेवड़ लाख ओलमा, विच में सात सलांम। अर्थात् पत्र के किनारों-िकनारों पर प्रेम भरे उपालंभ-वचन और पत्र के वीच में अनेक विनय भरे मधुर कोमल हृदय के भाव। शृंगारिक मान का पत्र खासा अच्छा नमूना है। ऊपर से रूठना, हृदय में प्रेम।
- (व) आश्चीर्वाद-शुभकामना—(बहिन की भाई के लिए)—विधयो रे वीरा वेर्त्याँ ज्यूँ वेल, नारेळाँ ज्यूँ लड लूमज्यो। अर्थात् तेरा वंश वेल की तरह बढ़े और नारि-यल के वृक्ष की तरह गुच्छों में फले।
- (घ) आक्षेपोिक्तयाँ—देखो प्रसिद्ध गीत, 'कर्मूबो' अथवा 'अेक यंभियो महल'। पत्नी कहती है, हे प्यारे, वर्षा का आगम है, तुमने चलने की ठानी। एक जावो। इस वार राजा जी की चाकरी में ससुर जी को भेज दो। पति कहता है--'ससुर जी वला से जावें, उन के मेरे जैसा पुरुपायीं पुत्र है। फिर कहती है-जेट जी को भेज दो। उत्तर देता है--'नहीं, उन की स्त्री कैसे जाने देगी, जो नारादृती-लडोकड़ी-कलहगारी-प्रचंड स्वभाव वाली हैं'। फिर कहती है,--'तो देवर को ही भेज दो'। उत्तर—'देवर की स्त्री नवीना है-नानकडी नार, वाळक धण है, भोली भाली है। उस को छोड़ कर वह कैसे जायगा ?' 'अच्छा, तो ननदोई जी को इस वार भेज दो। उत्तर-'परंतु हमारी वहिन सादण की तीजनी है, वह दुख पावेगी'। 'और कोई नहीं, तो पड़ोसी को ही भेज दो, पर तुम इस वार मत जावो' लाचार स्त्री ने कहा। उत्तर मिला—'नहीं; पड़ोसिन नित उठ कर तूझ से झगड़ा ठानेगी।' जब सारी युक्तियां न चलीं तो लाचार हो कर स्त्री ने फहा, तो जाने से पहले इस पावस की विजली का चमकना वंद कर जावो, वादल का गरजना और हवा का सनसनाना रोक जावो; पपीहे का बोलना और कोयल का कृहकना वंद कर जावो। और यदि कुछ भी न हो सके तो मुझे ही मार कर चले जावो।
- (न) चरखे के विषय में—चरखा प्राचीनकाल में जीवन का अभिन्त ताथी था।

ऐसा हो नहीं सकता था कि लोक-काव्य के राग में यह यंत्र रँगा न जाता। चरलो भँवर जी लेल्युं राँगलो जी। हाँ जी ढोला पीढो लाल गुलाल। तकवो तो लेल्युं वीजळ सार रो जी। ओ जी म्हारी जोड़ी रा भरतार। पुंणी मँगाल्युं जी भँवर जी वीकानेर की जी। मोहर मोहर री कार्तुं भँवर जी। क्कड़ी जी।

हांजी ढोला रोक रुपैये रो तार। मैं कार्तू थे वैठा विणज ल्योजी।।
(प) समुराल-पीहर के संबंध में लड़की की तुलनात्मक भावनाएँ—

- (१) सासरिये रा धोरा, मनें चढती नें लागै दोरा। पीवरिये रा धोरा, मनें चढती नें लागै सोरा। राय राती झंबो॥
- (२) आक तळे म्हारो सासिरयो, ए लूं व्यांरी डोरी।

  नीम तळे म्हारो पीर, वारी ए लूं व्यांरी डोरी।

  साक वकरिया चर गया, ए लूं व्यांरी डोरी।

  नीम हिलोळा खाय, वारी ए लूं व्यांरी डोरी॥

ससुराल का मार्ग लड़की को दुखमय और कंटकाकीण लगता है, पीहर का मार्ग उस को स्वर्गीय लगता है। इसी लिए आकड़े की छाया में ससुराल को बसाया है, और नीम की गहरी छाँह में पीहर को। आक को वकरी चर जाती है, पर नीम की छाया सदा हरी-भरी रहती है। इन कल्पनाओं में लड़की के हृदय का चित्र है।

(फ) प्रेमी दंपित के संदेश-बाहक पक्षी—कुरझ, कौआ, तोता अदि। हिंदी में चील और कौआ अधिक आते हैं। कुरझ राजस्थान का विशेष पक्षी है, और वह भी वर्षा ऋतु का, जो राजस्थान की प्रधान और सर्वोत्तम ऋतु है। ताल के किनारे वैठी कुरझ से वियोगिनी प्रार्थना करती है—'कुरझ बहिन, तू मेरी तखी है, एक संदेशा परदेशी पित तक ले जा।' कुरझ को दया आती है, परंतु वह विरहिनी की सहायता कैसे करे?—"माणस हवाँ तो मुख कहवाँ महे छां कुझिरखाँ"। पंखों पर संदेशा लिख दिया जाता है और कुरझ उड़ कर प्रियतम के पास जाती है। प्रेमी संदेश पड़ कर व्याकुल हो जाता है। अंत में चाकरी छोड़ कर प्रिया से आ

मिलता है। मेघदूत से बहुत पहले प्रेमियों ने पक्षियों द्वारा संदेश पहुँचाने की रीति निकाल ली थी!

जीवन के विविध व्यापार जिस प्रकार अनेक और संख्यातीत हैं, उसी प्रकार उन के साथ लगे हुए गीत भी। यह विषय एक अगम्य समुद्र की तरह अपार है, जिस की लह-रियों को गिनना अथवा कमबद्ध करना असंभव है। हम यहाँ पर जीवन की कुछेक विशेष प्रगतियों से संबंध रखने वाले प्रचलित राजस्थानी लोक-गीतों का उल्लेख करेंगे, जिस से हिंदी समाज को राजस्थानी लोकगीतों का महत्व, और उन के काव्य-सींदर्य के साथ उन की सामाजिक उपयोगिता का अंदाजा हो जाय, और इस विषय में ऊपर कहे हुए हमारे वक्तव्य का भी प्रमाण मिल जाय।

## देवी-देवताओं के गीत

(१) विवाहादि मांगलिक अवसरों पर गृहस्थ की स्त्रियाँ गणपित का इस प्रकार स्मरण करती हैं—

अंक कोथलड़ी द्रव देइयो विनायक, लाडले के वाप नें।
वं तो लाय खरचें सो घन विलमें, जस रहवे परवार में।
अंक जीभड़ली जस देइयो विनायक, लाडले की माय नें।
वा तो मीठी सी वोलें निवेंकर चालें, जस रहवे परवार में।
अंक बांहड़ली वळ देइयो विनायक, लाडले के वीर नें।
अंक भात में जस देइयो विनायक, लाडले के नाना-मामा नें।
अंक आरतड़े जस देइयो विनायक, लाडले की मूवा-भेंण नें।
अंक आरतड़े जस देइयो विनायक, लाडले की भूवा-भेंण नें।
अंक गाजत घूमत आवो विनायक, सांवरिया के मेह ज्यूं।
अंक भर्यो ए चतूळो आवो विनायक, विणजारा के बैल ज्यूं।
अंक मांड्यो-चुंड्यो आवो विनायक, सरव मुहागण के सीस ज्यूं।
अंक तीन वसत निभाइयो विनायक, पवन, पांणी, वसुन्धरा।
तूं तो अळी-गली मत जाइयो विनायक, सीघो ही आइयो सामी साळ में।
अंक आवे गूगळ की वास सुगंधी, कूण सवागण गणपत पूजियो।
गणपत पूर्ज लाडलड़े री माय सवागण, ज्यां घर विड्ड जतावळी॥

हे गणपित, लाडले वर के पिता की थैली में द्रव्य भरो, जिस से वह खूव खावे, खरचे और ऐसा विलास करे जिस से परिवार की यशवृद्धि हो।

हे विनायक, लाडले की माता की जीभ को यश देना; वह विनम्न हो कर चले, मीठी वोले, जिस से परिवार का यश वढ़े।

हे विनायक, लाडले के भाई की भुजा में वल देना, उस के नाना-मामा को भात में यश (सफलता) देना और उस की वूबा-बहिन को बारती में यश देना।

है विनायक, सावन के जल भरे मेघ की तरह गरजते-घूमते आओ, वनजारे के सामग्री से लवे बैल की तरह ऋदि-सिद्धि से भरे-भराए आओ; सर्वसुहागिन स्त्री के सैवारे हुए शीश की तरह सजवज कर आओ।

हे गणपित, तुम्हारी कृपा से तीन वस्तुओं की (इस गृहस्य में) कभी कमी न हो— स्वाय्यप्रद पवन, जीवनप्रद जल और अन्नयन देने वाली वसुंबरा की।

हे विनायक, तुम टेड़े-मेड़े अली-गली में मत चले जाना; सीघे हमारे घर आना। गूगळ-त्रूप की सुगंधित वास आ रही हैं; कहो तो किस सुहागिन ने गणपित की पूजा की है।

यह पूजा लाडले की सीभाग्यवती माता ने की है, जिस के घर में उन की कृपा से खूब वृद्धि और मंगल हो रहा है।

गणपित से प्रकृति के तीन पदार्थ जल, पवन और पृथ्वी को माँगना, लोकगीतों के प्राकृतिक जीवन का आभास देता है।

(२) हालरे (सीहर) के गीतों में एक गीत "भैहँजी" है, जिस में एक अपुत्र-वती स्त्री पुत्र के लिए भैरव की प्रार्थना करती है:—

भेरुँजी काठे रे गेंवाँ री चोढूँ लागसी, माँव तो गायाँ रो देसी घीव।
कासी रा दासी एक ती अरज म्हारी हेलो साँभळी।।
भैरुँजी देराण्याँ-जेठाण्याँ मनें मोसो चोलियो, देराण्याँ जेठाण्याँ रे हींडै पालणे।
भैरुँजी हूँ एक पुतर विन छुळ में वाँझड़ी।। कासी रा वासी।।।
भैरुँजी कदेय न भीजी म्हारी दूर्यां वाँचळी;
भैरुँजी कदेय न भीज्यो म्हारो कांचो लाळ सूँ।
कासी रा वासी, लेक पुतर विन कुळ में वाँझड़ी।।

भेरूँजी सास सपूती, बीरे देवरियो लाडलो।
भैरूँजी नणदल ऊँनाळे री वळती एलाय।। कासी रा बासी०।।
भैरूँजी कासी में बाज याँरे घूघरा। कोडाणे में बाज नगर-निसांण।
तोळाणे रा भंरूँ, एक अरज तो म्हारी हेलो साँभळो।।
भैरूँजी पीवरिये रे माँय थरयूँ देवळो।
आवती-जाँवती ने हूँ याँने घोकस्यूँ।
भैरूँजी एक अक तो अरज म्हारी हेलो साँभळो॥

हे भैरव, मैं काठे (मरुभूमि में पैदा हुए) गेहुओं की लपसी चढ़ाऊँगी। उस में गाय का घी डालूँगी। हे काशी के वासी, एक अरज मेरी सुनो। देवरानी-जेठानी ने मुझे लाना मारा है। उन के तो पलने में पुत्र झूल रहे हैं; मैं अभागिनी कुल भर में एक ही विना-पुत्र की वाँझ हूँ।

हे भैरव, स्तन के दूध से मेरी काँचली कभी नहीं भीगी, न मेरा कंघा भीगा प्यारे पुत्र के मुख से टपकी हुई लारों से। काशी के वासी, मैं अभागिनी कुल भर में अकेली निपूत वाँझ हूँ।

मेरी सास सुपुत्रवती है, उस के लाडला देवर पुत्र है और ग्रीष्म की तीव्र आग की तरह जलती-भुनती मेरी ननद उस की पुत्री है। ये दोनों मुझे व्यंग्य कहते हैं।

हे देव, काशी में आपके नाचते समय के घूँघरू वजते हैं और कोड़मदेसर में आप के निसान घहराते हैं। हे तोलियासर के भैरव, मेरी विनम्र प्रार्थना सुनो।

में पीहर में आप का मंदिर स्यापित करूँगी और आती-जाती आप का वंदन करूँगी। केवल एक प्रार्थना मेरी सुनो।

जब तक पुत्र नहीं होता तब तक स्त्री अपने जीवन को सफल नहीं समझती। वह दिन रात चितित रहती है। एक व्याकुलता उस के चित्त में घुन की तरह लगी रहती है। इसी इच्छा से वह देवी-देवता मनाती है, मंत्रसिद्ध करती है, जप-तप-उपासना-ग्रत-उपवास करती है। माता का हृदय इस गीत में उफन पड़ा है। इस एकनिष्ठ साधना और कार-णिक विनय को भैरव अवश्य मुनेंगे।

## त्यीहार और उत्सवों के गीत

(३) चैत के महीने में राजस्थान में स्त्रियाँ गौरी की पूजा करती हैं और वरत रखती हैं। वालिकाएँ पार्वती के आदर्श को सामने रख कर, जिस प्रकार पार्वती ने प्रेम साधना और तपस्या कर के शिवजी जैसा प्रतापी वर पाया, आदर्श पित की प्राप्ति के लिए कामना करती हैं, और इस उद्देश्य से गौरी अथवा गणगौर की पूजा करती हैं। गणगौर राजस्थान में एक बहुत बड़ा उत्सव और त्यौहार माना जाता है। उसी का एक प्रसिद्ध गीत है—

है गवरल, रूड़ो है न जारो तीले नैणाँ रो।

गढाँ हे कोटाँ सुँ गवरल, ऊतरी। हो जी वी रे हाय कँवळ केरो फूल।। हे गवरल ०॥

क्रेंचले सिघासण, गवरल, वैसणो। हो जी वीँ रा दूघ पखाळूँ पाँय।। हे गवरल ०॥ हेमाचळजी री गवरल डीकरी। हो जी वा तो पातळिये ईसर घर नार॥ हे गवरल ०॥

किण तनें घड़ी रे सिलावटे। हो जी वीँने क्या तो लाल लुहार ॥ हे गवरल ०॥ जलम दियो म्हारी मायड़ी। हो जी वीँने रूप दियो करतार ॥ हे गवरल ०॥

हाय जोड़ करूँ बीनती। हो जो बीँ रे लुळ-लुळ लागूँ पाँय।। हे गवरल ०।।

महाराजा हे देसी गवरल, दाय जो। हो जी वाँ रे सीय घोड़ा असवार ॥ हे गवरल ०॥

सीस हे नारेळाँ गवरल, सारिखो। हो जी वीँ री वेणी छे वासग नाग।। हे गवरल ०॥ मंवारे हो मंवरो गवरल, हे फिरे। हो जी वीँ रे तिलवट आँगळ च्यारा। हे गवरल ०॥ आख़िड़याँ रतने जड़ी। हो जी वीँ रीं नाक सूवा केरी चूंच।। हे गवरल ०॥ मिसरायाँ चूनी-जड़ी। हो जी वीँ रा दाँत दाड़म केरा बीज।। हे गवरल ०॥ हिवड़ो सं चे ढाळियो। हो जी वीँ री छाती वजर-किँवाड़।। हे गवरल ०॥ पसवाड़े वीजळ खिँवं। हो जी वीँ रो पेट पीपल केरो पान।। हे गवरल ०॥ मूंगफली सी गवरल आँगळी। हो जी वीँ रो बाँह चंपा केरी डाळ॥ हे गवरल ०॥ पीँ डेळियाँ ल्वाळियाँ। हो जी वीँ रो जाँघ देवळ केरो थाँम।। हे गवरल ०॥ एटी चमक गवरल आरसी। हो जी वीँ रो पंजो सठवा-सूंठ॥ हे गवरल ०॥ घरघुमाळो गवरल घाघरो। हो जी वीँ रो थेंडण दिखणी रो चीर।। हे गवरल ०॥ हे पाळ चढंती रा वाज गवरल घूघरा। हो जी वीँ री ऊतरती री रिमझोळ॥ हे गवरल ०॥

गौरी के तीखे नेत्रों का नजारा वहुत सुंदर है। ऊँचे गढ़ और कोट (हिमालय) से गौरी उतर आई हैं। उस का हाय कमल के फूल जैसा, शीस नारियल सरीखा, वेणी वासुिक नाग जैसी, भौंहें भौंरे सी और ललाट चार अंगुल चौड़ा है। आंखें मानो रत्न-जड़ी सी, नाक तोते की चोंच की तरह, मसूड़े लाल (रत्न) से जड़े और दांत अनार के वीज जैसे हैं। हृदयस्थल साँचे में ढला हुआ सा, वक्षस्थल वज्र किवाड़ की तरह है। उस के पार्व इतने चंचल हैं जैसे विजली चमकती हो। पेट पीपल के पत्ते की तरह, उँगली (हाथ की) मूँग की फिलयों जैसी और वाँहें चंपा की शाखा जैसी हैं। पिंडलियां आभायुक्त हैं, जंघा देवालय के स्तंभ की तरह, एडी आरसी की तरह चमकीली और पैर का पंजा सठवा-सौंठ की तरह हैं। गौरी के घेर-घुमेर घाघरा पहनने को और दिक्षणी चीर ओढ़ने को हैं। सरोवर की पाल चढ़ती हुई गौरी के घूँघरू वजते हैं और उतरती हुई की रमझोळ (पैरों का गहना) वजती है। गौरी ऊँचे सिहासन पर विराजमान है; मैं उस के चरण टूध से पखा-रूँगे। हिमाचल की गौरी लाडली पुत्री है और प्रतापी ईश (महादेव) की गृहिणी।।

हे गौरी तुझे किस कुशल मूर्तिकार ने गढ़ा है ? और ईश को किस लाल लुहार ने वनाया है। (गौरी की पुजारिनें अपने आप को गौरी की सिखयाँ मानती हैं। इस नाते वह अनधूत-वेप वाले शिवजी से हल्का मजाक़ करती हैं ?)। गौरी उत्तर देती है—मुझे मेरी माता ने जन्म दिया है और उन्हें यह रूप करतार ने दिया है। पुजारिनें फिर कहती हैं—हे गौरी, हमारे देश के राजा तुझे दहेज देंगे और सौ घुड़सवार तेरे साथ रखेंगे। हम हाय जोड़ कर पार्वती की विनती करती हैं और नैंव-मैंव कर उस के पैरों पड़ती हैं।

इस गीत में गौरी का रूप-वर्णन विशेषता के साथ किया गया है। युवा पुजारिनों को रूप का आकर्षण अधिक होता है और वे गौरी के रूप-सौंदर्य में अपना ही आदर्श सींदर्य देखती हैं।

(४) सावन की तीज राजस्थान में एक वड़े आनंद का त्यौहार माना जाता है। इस समय देश की छटा निराली होती है। स्त्री-पुरुषों के हृदय में उल्लास रहता है। विशेषतः समुराल में रहने वाली स्त्रियां अपने-अपने पीहर को बुला ली जाती हैं। जिस के पीहर में कोई नहीं होता अथवा जो कारणवस पीहर नहीं भेजी जाती वह अपने आप को अभागिन समझती है; उस के लिए 'तीज' रोने का अयसर होता है। इस त्यौहार के अनेक गीत हैं, जिन में वर्षा ऋतु के सीख्य और आनंद के साथ-साथ भाई-बहिन का पावन

प्रेम विशेष रूप से विणित मिलता है। साथ ही ससुराल में अटकी हुई स्त्रियों के दुखड़े का त्रखान और पीहर में आई हुई वहनों का आनंद-उल्लास वड़ी भावुकता और स्वाभा-विकता के साथ चित्रित मिलता है।

आई आई मा सावणिया री तीज। माय सा', पहले ने सावण मत राखे घिया ने सासरे। मेल्यो मेल्यो ए मा, बडोड़ो वीर। विच में वीरे रो सासरो। रह गया रह गया ए मा, दिनड़ा दो च्यार। जोड़े ए मा, सावण ढळ गयो। वीजोड़ी वीजोड़ी ए मा, झुलण नें जाय। बाई नें दीनो सासू घानड़ सोवणो। सोयो सोयो मा, डाळ दो डाळ। अधमण सोयो वाजरो। वीजोड़ी वीजोड़ी ए मा, मगरिये जाय। वाई नें दीनो सास पोवणो। पोयो पोयो ए मा, जेट दो जेट। पछलो पोयो बाळ्रो बाटियो। निमट्या निमट्या ए मा, देवर-जेठ। निमट्या नणदाँ रा झुलणा। परस्या परस्या ए मा, मोटोड्डा थाळ। परस्या नणदाँ रा वाटका। वीजोड़ों ने ए मा, परस्या गर्वा रा रोट। वाई ने परस्यो वाजर वाटियो। वीजोड़ों नें ए मा, घोवां घोवां खांड। बाई नें दीनी सासू चिमठी लूंण री। वीजोड़ों ने ए मा, चरी चरी घीव। वाई नें दीनो ए सामु डोरो तेल रो। मोरिये मोरिये देवर में जेठ। पडदै पोढ्यो नणदां रो झूलरो। वरसै वरसै ए मा मोरी, मेह। भीज भायाँ री वहनड़ एकली। माँज्या माँज्या ए मा , मोटोड़ा थाळ। माँज्या नणदाँ रा वाटका। सोवतड़ी ए मा मोरी, वाजर वाटियो। आण ने मिनडी ले गई। मरज्यों मरज्यो ए मिनड़ी यारोड़ा पूत। म्हारोड़ो बाटियो तुँ ले गई। मरज्यो मरज्यो ए मिनड़ी यारोड़ा पूत। रातां रही निरणी वीरां री वैनड़ी।।

ए मा, पहले सावन (विवाह के वाद) की तीज बा गई। इस समय मुझे ससुराल में न रहने दे। मा ने बड़े भाई को लिवा लाने को भेजा। उस का बीच में ससुराल पड़ता था। वह वहाँ रुक गया। बब तो मा, दो चार दिन ही रह गए। सारा सावन बीत चला।

इयर सनुराल में यह हाल है कि वाई-वेटियाँ तो सब झूला झूलने को जाती हैं; मुझे सामू धान साफ़ करने को देती है। घड़ी दो घड़ी साफ़ किया और आघा मन वाजरा साफ़ फिया। और सब रमने-खेलने को जाती हैं मुझें सास रसोई पकाने को विठाती है। क्या करूँ, मा, रोटियों का ढेर का ढेर पकाया और अंत में वालू (भूभर) पर सेंकी एक वाटी। देवर-जेठ भोजन कर गए; ननदों की कतार की कतार भी खा गई। देवर जेठों को वड़े-बड़े थालों में परसा और ननदों को परसा कटोरों में। औरों को तो गेहूँ की रोटियाँ मिलीं और मुझे मिला वाजरे का टिक्कड़। उन को मुट्ठी-मुट्ठी भर चीनी मिली, मुझे मिली चुटकी नमक की। उन को भरपूर घी परसा गया और मुझे थोड़ी सी तेल की लार।

देवर-जेठ सोते हैं ढके महलों में और ननदों की कतार सोती है 'पड़वे' में। वे सब आराम में हैं। मेह बरसता है तब, मा मेरी, भाइयों की लाडली वहन मैं भीगती हूँ।

सव के खा चुकने पर उन वड़े थालों और कटोरों को मला। सोने के वक्त (जव मेरी खाने की वारी आई)क्या देखती हूँ कि वाजरे का टिक्कड़, जो अपने लिए रक्खा था, विल्ली लेगई। पूत मरे तेरा, विल्ली, तू मेरा टिक्कड़ लेगई। मैं भाइयों की लाडली वहन रात भर भूखों मरी।

#### बालिकाओं के गीत

(५) बालक-बालिकाओं के बचपन के निष्पाप और खिलवाड़ के रंग में रेंगे भाव किस सहृदय के हृदय को लुभा नहीं लेते! उन में एक अनुपम सरलता, स्वर्गीय मिठास, और शुद्धतम सद्भाव रहता है। यदि ईश्वरीय प्रेम की झलक संसार में कहीं मिल सकती है तो बचपन की लीला में।

छोटी वहन घर पर है, वड़ी ससुराल में। उसे याद कर छोटी भोली वालिका . मोर से कहती है:—

मोरिया, तर्ने किसड़े गढ रो मारग वालो लागे रे। घन मोरिया।।
मर्ने जोघाणे रो मारग वालो लागे रे। घन मोरिया।।
मोरिया, तूँ तो बाई सा रे वार्गां गहरो वोली रे। घन मोरिया।।
वाई सा तर्ने ठंडो पांणी पासे रे। धन मोरिया।।
मोरिया, तूँ बाई सारी मेड्यां मघरो वोली रे। घन मोरिया।।
वाई हा तर्ने चूर्रामयो जीमासी रे। घन मोरिया।।
'मोर, तुझे कौन से देश का मार्ग अच्छा लगता है?'

'वहिन, मुझे जोवपुर का मार्ग भला लगता है।'

'प्यारे मोर, वहाँ तू मेरी वहिन के वाग में जा कर गंभीर स्वर में वोलना। वहिन तुझे शीतल जल पिलावेगी।

'मोर, तू विहन के महल के पास जा कर मधुर स्वर में वोलना। विहन तुझे मीठा चूरमा विलावेगी। धन्य, प्यारे मोर!'

(६) पीहर में लड़की के जीवन का इतिहास इस गीत में लिखा है। छोटी वालिका नि:शंक हो कर घर के वाहर सहेलियों के साथ खेल में मगन हैं। रात पड़ गई पर घर के अंदर न गई। इस पर माता-पिता नाराज हुए और उसे कड़े वचन कहने लगे। भाई ने आकर माता-पिता को रोका और विहन का पक्षपात किया—"वाई को गाली न दो। यह कितने दिन रहने वाली है। आज यहाँ है, कल यह भोली चिड़िया उड़ कर परदेस चली जायगी। इस लिए इसे कोई कुछ न कहो।" सचमुच पीहर, लड़की के लिए स्वतंत्रता का स्वर्ग और सुख का अखूट भंडार है। गीत इस प्रकार है—

चांद चढ्यो गिगनार, किरत्यां ढल रहियां जी ढल रहियां।

अव वाई घरे पघार, माऊ जी मारेला जी मारेला।

बाबो सा देला गाळ, बडोड़ा वीरा वरजेला जी वरजेला।

मत दो म्हाँरी वाई ने गाळ, म्हाँरी वाई परदेसण जी परदेसण।

आ आज उडे परभात, तड़कें उड जासी जी उड जासी।

सावणिये रा दिनड़ा चार, जैंबाईड़ो ले ज्यासी जी ले ज्यासी।

चाँद आसमान में चढ़ आया है और कृत्तिकाएँ ढलने लगी हैं। रात बहुत हो गई। वहिन, अब घर में चल, नहीं तो माता जी मारेंगी और पिता जी कड़े शब्द कहेंगे।

नहीं, परंतु वड़ा भाई उन को रोकेगा और कहेगा—मेरी वाई को कड़े शब्द न कहो, यह परदेसिन है, बाज अथवा कल तक चली जायगी। सावन के चार दिन हैं— (अर्थात् पीहर का निवास थोड़े ही दिन काहै) आखिर जैंवाई बावेगा और वह इसे ले जायगा।

(७) गणगीर के समय का गीत है। कुमारिकाएँ माता गीरी से वीर-वर याचती हैं— मेरा वर वीर पुरुष हो। जो महलों में बैठ कर मद (प्रेम-मद) पीवे और वाहर नीली घोड़ी पर सवार हो कर निकले। उस की पगड़ी टेढ़ी वँघी हो और वह (मस्तानी) धीमी चाल से चले। घोड़े पर चढ़ कर वह अकड़ कर शान से जाय। हे माता गौरी, मैं तुझे पूजने आई हूँ, तू मुझे ऐसा वर दे।

साथ ही यह भी प्रार्थना करती है कि इस प्रकार का वर न मिले—जो चूल्हे का चाँद हो और हाँडी का अमीर हो, नो थालियाँ भर कर रावड़ी खा जाय, तो भी जिस का पेट न भरे, सोलह रोटियाँ खाने पर भी जो न अघाय—ऐसे वर से बचाना।

मेड़ी बैठो मद पीवै ए, लीली केरो असवार।
खाँघी बाँघे पाघड़ी, मघरी चाले चाल।
कड़ मोड़ घोड़े चढ़ें, चाल निरखतो जाय।
ओ वर देई माता गवरल ए, म्हे थाँने पूजण आय।
चूलें केरो चाँदणो ए, हाँडी केरो हमीर।
नी थाळाँ पीवै रावड़ो ए, सोळा, रोटी खाय।
बो वर टाळी माता गोरल ए, म्हे थाँने पूजण आय।।
कहीं-कहीं इस गीत में ये पंक्तियाँ भी जुड़ी मिलती हैं—
लीली घोड़ी हाँसली, अलवेलो असवार।
कड़्याँ कटारी बाँकड़ी, सोरठड़ी तरवार।।

## ऋतु-संबंधी गीत

(८) ऋतु-संबंधी गीत वैसे तो सभी ऋतुओं के मिलते हैं, परंतु राजस्थान की सर्वोपयोगी और सर्व-सुंदर ऋतु वर्षा होने के कारण, वर्षा-ऋतु के गीत वहुत हैं और वे हैं भी वहुत सुंदर और मनोहारी। अन्य ऋतुओं के गीत वहुत थोड़े हैं। वर्षा-ऋतु का आनंद गांवों में अधिक अनुभव किया जा सकता है। वर्षा होते ही गांव के वच्चे-वच्चे की हृदयकली खिल उठती है और उन का हृदय स्वतः गा उठता है। इधर उमड़ी हुई वदली, उधर उमड़ा हुआ हृदय—फिर गीतों की वया कमी!

वर्षा हो चुकी है। वालिकाओं का झुंड घरों से वाहर निकल कर चौगान में गाता है— मोटी मोटी छाँट्याँ ओसर्यो ए बदळी ओसर्यो ए बदळी। (कोई) जोड़ा ठेलमठेल। सुरंगी रुत आई म्हारे देस। भली रुत आई म्हारे देस।

को कुण बीजे बाजरो ए बदळी। बाजरी ए बदळी।

ओ कुण वीजे मोठ मेवा मिसरी। सुरंगी रुत आई म्हारे देस। भली रुत आई म्हारे देस।

् ईसर वीजे वाजरो ए वदळी। वाजरो ए वदळी।

कानू वीजे मोठ मेवा मिसरी। सुरंगी रुत आई म्हारे देस। भली रुत आई म्हारे देस।

ढहराँ ढहराँ काकड़ी ए वदळी। (कोई) घोराँ गुड़स मतीर मेवा मिसरी। सुरंगी रुत आई म्हारे देस, भली रुत आई म्हारे देस।।

मोटी-मोटी वूँदों वाला मेघ उमड़-घुमड़ कर वरसना शुरू हुआ है। ताल-तर्लयाँ ठेलमठेल भर कर उतरा रहे हैं।

हमारे देश में कैसी भली, कैसी मनोहर ऋतु आई है! इस ऋतु में मेवा और मिश्री के समान मीठे वाजरे और मीठ को यह कौन वीज रहा है?

जहा क्या ही सुंदर ऋतु आई है। भैया ईसर वाजरा वीज रहा है और भाई कानू मेवा-मिश्री के समान मीठे मौठ।

नीची भूमि पर ककड़ी वोई जा रही है और टीवों पर गुड़ जैसे मीठे मतीरे। बिलहारी जाऊँ कैसी मनोरम ऋतु आई है मेरे देश में!

ग्राम-जीवन के सादे और सरल वातावरण के पृष्ठपट पर भाई-बहिन के प्यार का भावचित्र और ज्यादा खूबी और स्वाभाविकता से खिलता है।

## गार्हस्थ्य-जीवन के गीत

(९) वृत्तों को पारिवारिक जीवन का प्रतीक मान कर कुछ गीतों में गृहस्थी के जीवन का वर्णन हुआ है। कुछ प्रतीक वृद्धों के नाम इस प्रकार हैं—आंबो, अमली, नीमड़लो, नींचू, वड़लो, कसूँब, वांबळ, पीपळी। प्रायः ऐसे गीतों में स्त्री-हृदय के माब ही रहते हैं। गीतों की रचना में स्त्री का हृदय प्रधानता के साथ चित्रित है। वही अधिकांश गीतों की रचने वाली है।

एक सद्गृहस्य की स्त्री अपने परिवार के जनों को किस दृष्टि से देखती है—

### मवुवन रो ए आम्बो मोरियो।

को तो पसरघो है सारी मारवाड़। सहेल्याँ ए आम्बो मोरियो।
वहु रिमझिम महलाँ सूं ऊतरी। आतो कर सोळा सिणगार।। सहेल्याँ०॥
सासू जी पूछ्यो ए बहू। थारो गहणो म्हाँ ने पहर विखाव।। सहेल्याँ०॥
सासू गहणे नें काई पूछो। गहणो ओ म्हारो सो परिवार॥ सहेल्याँ०॥
म्हारा सुसराजी गढाँ रा राजवी। सासू जी म्हारा रतन भंडार॥ सहेल्याँ०॥
म्हारा जेठ जी बाजूबंद वाँकड़ा। जेठानी म्हारी वाजूबंद री लूंब॥ सहेल्याँ०॥
म्हारो देवर चुड़लो दाँत रो। देराणी म्हारे चुड़ले री मजीठ॥ सहेल्याँ०॥
म्हारो काँवर जी घर रो चाँदणो। कुळवहू ए दिवले री जोत॥ सहेल्याँ०॥
म्हारो नणद कसूमल काँच ळी। नणदोई म्हारे गजमोत्याँ रो हार॥ सहेल्याँ०॥
म्हारो सायव सिर रो सेवरो। सायवाणी ए म्हे तो सेजाँरा सिणगार॥ सहेल्याँ०॥
महो तो वार्या ए वहू जी थारा बोल नें। लडायो म्हारो सो परवार॥ सहेल्याँ०॥
महे तो वार्या ओ सासुजी थाँरी कोख नें। थे तो जाया अरजण-भींव॥सहेल्याँ०॥

परिवार-रूपी मधुवन के आम में वीर आया है। यह आम फैल कर सारे मारवाड़ में छा गया है। सिखयो, आम में वीर आया है।

इस प्रकार कहती हुई सोलह श्रृंगार सज कर वहू रुनझुन करती महलों से उतरी। सास ने पूछा—'वहू, विल जाऊँ तेरे सींदर्य पर, मुझे अपना गहना दिखा तो सही।'

कुलीन बहू उत्तर देती हैं—सास जी, मेरे गहने को क्या देखोगी, मेरा सारा परि-वार ही मेरा गहना हैं। मेरे ससुर जी गढ़पति हैं, सास जी रत्नों की भंडार हैं। जेठ जी मेरे बाँके वाजूबंद हैं और जेठाणी हैं वाजूबंद के फुँदने। देवर मेरे हाथ का हाथी दाँत का चूड़ा है और देवरानी उस चुड़ले पर चित्रित चित्रावली। मेरा कुँवर घर का उजियाला दीपक हैं और कुँवरानी उस दीपक की ज्योति हैं। मेरी प्यारी पुत्री मेरी हाथ की खँगूठी हैं और जँवाई चंपक का फूल। ननद मेरी कुसुंबी काँचली हैं और ननदोई गजमुकता का हार। मेरा स्वामी मेरे सिर का सेहरा है और में उन की धमंपत्नी हूँ, उन के दांपत्य-मुख का ऋंगार। ्इस शील-वचन पर सास मुग्ध हो कर कहती है—'धन्य वहू, तुम्हारे वचन धन्य हैं, तू ने मेरे सारे परिवार को गौरवान्वित किया।'

वदले में विनय-पूर्वक वहू कहती है—'सास जी, घन्य है आप की कोख, जिस ने अर्जुन, भीम जैसी सुयोग्य संतान पैदा की।'

# गृहस्य के सुख की आदर्श कल्पना

(१०) यह गीत विवाह के मांगलिक 'वघावों' में गाया जाता है। इस में गृहस्य के आदर्श सुख, समृद्धि और कल्याण की कल्पना की गई है। विवाह के वाद वर-वधू के घर आने पर इस गीत (रळी-वघामणा) से उन का स्वागत किया जाता है—

म्हारे आँगण आम, पिछोकड़ मरवो। यो घर सदा ए सुहामणो। तुँ तो चाल लिछमी जें घर चालाँ। जैं घर रळी ए वधामणा। जठे वडौं नें वड़ाई देसी। हुणो सो मान सवासण्याँ। जठे कुळ बहुवाँ नें आदर देसी। सासू नणद गुण मानसी। म्हारे गाय गवाड़े भैंस वाडे। सोवण-याम विलोवणो। विलोवणो म्हारे घहर घमकै। आँगण झमकै कुळवह। संसार को सुख आज देख्यो। म्हारो पूत परण घर आवियो। म्हारे पूत कारण वहू ए प्यारी। पूत कुळ को दीवलो। म्हारी सास सपूती सें रे सर भर रहस्याँ। जीभ के गुण आगला। म्हारी देराण्यां जेठाण्यां वरोवर रहस्यां। काम के गूण आगर्ला। म्हारे सुगणे सायव सें म्हे मन चाया रहस्याँ। कूख के गुण आगर्ला। म्हारी सही ए सहेल्याँ वरोवर रहस्याँ। रूप के गुण आगला। इसड़ो बघावो, सायव, जाण न देस्याँ। घणा ए दिनाँ सैं आयो पावणो। इसड़ो वघावो म्हारे पीहर भेजाँ। भाभी मेडतणी रे जायो गीगलो। चितरे से आंगण म्हारी नणदल ऊभी। ह्यो म्हारी वाई जो असीसड़ी। घीरा, फूलज्यो रे फळज्यो आम की डाळी ज्यूं, वधज्यो बागां मांयली दूव ज्यूं। सात ए भाभी प्रत जणज्यो। एक जणज्यो डीकरी। यारी घीमड़ नें परदेस दीज्यो। ज्यूं चित आवे रड़ी नणदली।

मेरे थाँगन में आम और पिछवाड़े में मरवे के वृक्ष खड़े हैं; अतएव मेरा घर सुहा-वना (सुख-संपत्ति-युक्त) लगता है।

हे लक्ष्मी, (नववसू को लक्ष्य कर के) चल, उस घर को चल जिस घर में वैवाहिक वधाइयाँ और मंगल हो रहे हैं। वहाँ वड़ों को वड़ाई देना, और वहिन-वेटियों का दुगुना मान बढ़ाना।

उस घर में कुलवधू का आदर होता है और वह सास-ननद का गुण मानती है— सम्मान करती है। सास कहती है—मेरे घर में गाय और मैंसों से वाड़ा भरा है और सोने के थाँम से मथानी वँधी है।

मेरी मथानी गंभीर ध्विन से धमकती है और मेरी वह आँगन में काम करती हुई झमकती है।

आज मैंने संसार का पूर्ण सुख देखा है कि मेरा पुत्र व्याह कर घर आया है। मेरे पूत से भी मेरी पुत्रवयू अधिक प्यारी है और पुत्र तो कुल का दीपक है।

नववयू कहती है—मेरी सुपुत्रवती सास से मिल-जुल कर रहूँगी और अपने जीभ के (मिठास) के गुण से उस की प्यारी वनी रहूँगी। काम-काज के गुणों में मैं अपनी देवरानी-जेठानी के वरावर रहूँगी। और (पुत्रवती) कोख के गुणों से मैं अपने सुगुणी पित के चित्त में वसूँगी और रूप-सौंदर्य के गुण से मैं अपनी सखी-सहेलियों के वरावर रहूँगी।

नववयू अपने पित से कहती है—स्वामी, इस वधाई को मैं व्यर्थ ही न जाने दूँगी, यह मुअवसर मुझे बहुत समय बाद मिला है। मैं इस वधावे, (वधाई की भावनाओं को) को अपने पीहर भेजूंगी, जहाँ मेरी भावज, मेड़तजी, के पुत्र जन्मा है।

चितेरे हुए आँगन में ननद वरवधू का स्वागत करने खड़ी है। उसे कहती है— ननद वाई मुझे आशीर्वाद दो।

ननद कहती है—हे भाई आम की डाली की तरह फूलो-कलो और इस प्रकार बढ़ो—समृद्धि पावो—जिस प्रकार दूव बाग़ में बढ़ती है। और हे भावज, तू सात पुत्रों की मा बने और एक पुत्री भी जने। उस पुत्री को परदेस में ब्याहना, ताकि परदेस-वासिन उस प्रिय पुत्री के मिस से में, तेरी ननद, तुझे बाद आती रहूँ।

## भाई का वहिन के प्रति प्रेम

(११) ननद-भावज का कलह हिंदू-गृहस्य का सर्वव्यापी कलंक है। भावज ननद के लिए विप फूंकती है, तो ननद भावज के लिए आग उगलती है। इस गीत की भावज ने अपने पित को समझाना चाहा कि वह ननद को घर से निकाल दे क्यों कि वह जो चीज देखती है उसी के लिए हाय बढ़ाती है और इसी तरह साँझ-सवेरे कलह करती है। पित समझदार था। उस ने स्त्री की ओछी वृद्धि को हटका। स्त्री तो वार-वार मिल सकती है पर मा की जायी विहन वार-वार नहीं मिलती। अब तो भाई ने विहन का और भी मान बढ़ाया और बहिन-भानजों के लिए क्या नहीं किया? विहन भाई के इस असीम प्रेम से तृप्त हो कर आशीप देती है—हे भाई, तेरा वंश वढ़े—वेल की तरह और उस में फल लगें नारियल के गुच्छों की तरह। गीत इस प्रकार है—

दोय ड्रूंगर्रा विच बेल पसरी। वीरे के आँगण आम्बो मोरियो। ये तो सुण सुण ओ सुगणी रा को सायवा। नणद पाड़ोसण ना राखिये॥ वीरे के आँगण०॥

जो धन देखे वा तो सो धन माँगे। ऊठ सवारे कळह करे।। वीरे के आँगण०॥

थे तो चूप रहो ए ओछे घर की जायी। ओछा सा वचन न वोलिये॥ वीरे के ऑगण०॥

सागर सार्ट दोय घण त्यांवां। मा को ए पेट दुहेलड़ो॥

वीरे के ऑगण०॥

अवड़ छेवड़ म्हारा महल माळिया। बीच चिणास्यां वाई को ओवरो॥ वीरे के आंतणा ॥

अवड़ छेवड़ म्हारा भात रॅंघेगा। बीच रॅंघेगो बाई को खीचड़ो।। वीरे के ऑगण०॥

भेवड़ छेवड़ म्हारा केंबर रमेगा। बीच में रमंगा कहा भाणजा॥ वीरे के आंगण०॥

क्षेयड़ छेवड़ म्हारा केंबर जीमैगा। बीच में जीमैगा रूड़ा भाणजा॥ वीरे के आंगण०॥ ऊँचे तो चढ़ कै हेलो जी मार्यो। वाई दी दीराँ ने आसीस जे।। वीरे के आँगण०॥

विधयो रे वीरा वेल्याँ ज्यूँ वेल । नारेलाँ ज्यूँ लड़लूमज्यो ॥ वीरे के आँगण ०॥

अर्थ ऊपर प्राक्कथन में स्पष्ट कर दिया गया है।

(१२) वद्यावे का गीत है। इस गीत में हिंदू गृहस्य में नारी के समस्त जीवन का सुखमय और संस्कारयुक्त दिग्दर्शन कराया गया है। गीत इस प्रकार है—

पोळीड़ा पोळ उघाड़ जी। म्हाँ ने घर भीतर जाँण द्यो जी। जठे सुसराजी रो राज जी। म्हारे सुगणे सायव री सायवी। हसतीड़ा घूमें छै वार जी। म्हाँरे वेंघ्या वैल्या जो चरे। वामण को करे ए रसोई जी। म्हारे दूघ कढे घी आवटे। अन धन भर्घा ए वखार जी। म्हारे चौरस लिख्मी ओ घणी। सोनो घड़े ए सोनार जी। म्हारे गहणां का डब्बा भर्घा।

मनाँ ए वधावो म्हाँरे चिताँ ए वधावो जी।।

उठ के जणांगा महे पूत जी। महे करांगा साजितया से गोठड़ी।
मळके चढ़ेगी वरात जी। महारे पगां ए पड़ंती आर्व कुळवह।
इवके जणांगा महे धीय जी। महे तो करांगा साजितया से वीनती।
मुळकत आवेगी वरात जी। महारे वरसत आर्व रहा भात जी।
सरव सुख भयो ए अनंत जी। महारी धीय जैंवाई लेगया जी।।

मनां ए बधावो म्हाँरे चितां ए वधावो जी।।

नववधू की कल्पना है। वह ससुराल था कर कहती है—ए दरवान फाटक खोल, मुझे घर में जाने दे, जहाँ मेरे ससुर जी का राज है और मेरे गुणवान स्वामी का स्वामित्व है। हाथी दरवाजे पर घूम रहे हैं, रथ के वैल वेंचे हुए जो चर रहे हैं। ब्राह्मण रसोई बना रहा है। दूध निकल रहा है, घी औट रहा है। अन्न-धन से भंडार भरे हैं। सब प्रकार से लक्ष्मी की कृपा है। सोनार सोना गढ़ रहा है, गहनों से मेरे संदूक भरे हैं। मेरे मन में उल्लास, चित्त में उमंग है।

मेरे पुत्र होगा। मैं स्वामी से परामर्श करके उस की सगाई करूँगी। उमंग के साथ वरात चढ़ेगी और मेरे पैरों पड़ती हुई कुलवयू घर में आवेगी।

अथवा मेरे पुत्री होगी। मैं स्वामी से परामर्श करूँगी। सजधज के साथ वरात मेरे घर आवेगी और भात भरने के लिए मेरा भाई वरसते हुए मेघ की उदा-रता के साथ आवेगा। मेरा जँवाई पुत्री को ले जायगा। मेरे मन में उल्लास और चित्त में उमंग है। मुझे अनंत सुख है।

स्त्री के पारिवारिक सुख का कैसा संपूर्ण चित्र है!

### दांपत्य-जीवन के चित्र

(१३) वियोग-श्रृंगार में जो तीन्न मार्मिकता होती है वह संयोग-श्रृंगार में नहीं। इसी लिए साहित्य में भी वियोग-श्रृंगार के चित्र अधिक मिलते हैं। गीतों में संयोग के अनेक सुंदर-सुंदर गीत हैं। यहाँ पर दिरह का एक कारुणिक चित्र उपस्थित किया जाता है।

पित विदेश में है। उस के विना सारा संसार शून्य, निष्प्रभ है। विरिहिणी रो कर गाती है—

तु क्यों ए मेड़ी वैरण उगमगी, थारी लगी ए घरम की नींव।
लेक दिन साजन आप चिणावता।।
रावटी पुराणी भेंवर जी हो गई जी। हो जी कोई टपकण लाग्या जूण।
इव घर आवो गोरी का सायबा जे।।
पिलंग पुराणा भेंवर जी हो गया जे। हाँ जी कोई तड़कण लाग्या साल।
इव घर आवो सुंदर रा सायवा जे।।
हिंगळू में जालो भेंवर जी पड़ गयो जे। हाँ जी मारू कजळे में पड़ गया सैवाळ।
इव घर आवो अंधियारे घर रा पावण जे।।
सावण आवण भेंवर जी कह गया जे। हाँ जी कोई वीत्या वारा मास।
इव घर आवो अंधेरे घर रा चानणा जे।।
पींपल झुरै भेंवर जी फूल नें जे। हाँ जी कोई फल नें सुरै ए फरांस।
गोरी तो झुरै अपने स्यांम नें जे।।

क्षुर झुर मारू जी में पिजर हो गई जे। हाँ जी कोई विदरेंग हो गयो वेस। इब घर आज्या अंघेरे घर रा चानणा जे।।

एकांत में खड़ी मेरी ऊँची मेड़ी, (महल) तूं क्यों डगमगाई। तेरी तो शुभ मृहूर्त्त में नींव लगी है और स्वयं स्वामी ने खड़े रह कर तुझे चुनवाया है। (प्रेमी के स्नेह और ममता के ईट-गारे से इस विरहिणी का पवित्र प्रेम-भवन वना है। वह इस का हृदय-मंदिर है, जिसे विरह की आग ने झुलसा कर जर्जर कर दिया है। वह अब डगमगा रहा है।)

प्रिय, यह कोठरी पुरानी हो गई है और इस के छिद्रों से जल टपकने लगा है। अब तो आजा मेरे प्रिय।

पलंग भी पुराना हो गया और उस का चौखट अब चटख़ने लगा है। सुंदर स्वामी अब तो घर आजा। मेरी सौभाग्य-विंदुली के हिंगलू में जाला लग गया है और आँजने के काजल में सैवाल जम गए हैं। मेरे अँघेरे घर के पाहने, अब तो घर आजा।

हे रसिक, सावन में लीटने का वचन दे गए थे, पर वारह मास बीत गए। मेरे अँधेरे घर के उजियारे अब तो आजा।

पीपल फूलों के लिए आजीवन रोता है और फराँस का पेड़ फलों के लिए। क्या मैं भी इन्हीं की तरह निराश हो कर रोती रहूँ, मेरे रस-लोभी भीरे!.

तेरे विरह में विसूर-विसूर कर मेरा पंजर जर्जर हो गया है। मेरा वेश विरंगा है। अब तो घर आजा, मेरे अँघेरे घर के उजियारे!

### एकयंभियो महल

(१४) एक यंभे वाला विशाल महल है, जिस के चारों ओर गवास हैं, और प्रत्येक गवाक्ष के पास एक-एक दीपक जलता है जिस के प्रकाश में पित-पत्नी सुख से सोए हैं। इतने में ऊँट के सवार ने आ कर जगाया। दीपक की रोशनी में राजाजी का पत्र पहा और पत्नी से कहा,—'जोधपुर की नौकरी में बुलाया है।' 'ए पापी ऊँट के सवार, तेरी प्यारी स्त्री मरे, तूने संयोगी दंपित को जुदा होने का संवाद सुनाया' यह कह कर स्त्री ने पित को जाने से रोकने के लिए अनेक चेप्टाएँ और प्रस्ताव किए। पित-पत्नी के प्रश्नोत्तर बहुत रोचक हैं—

'प्रिय, इस वार राज्य-सेवा में ससुर जी को भेज दो। इस ग्रीष्म भर मेरे साय रहो।'

'नहीं प्रिये, वला से जावें तुम्हारे ससुर जी। उन के मेरे जैसा वीर घुड़सवार पुत्र है।'

'ता, जेठ जी को ही भेज दो, ताकि इस वार वर्षा ऋतु साय में वितावें।'

'सुंदरि, जेठ जी के तेज मिजाज वाली कलहकारी स्त्री हैं, जो नित्य उठ कर तुझ से झगड़ेगी।'

'बच्छा तो, देवर जी को ही भेज दो। इस वर्ष शीत काल में तुम मेरे साय ही रहो।' 'नहीं प्रिये, देवर के सुंदर, सुकुमार, भोली-भाली नववधू है। वह उस के विना कातर मयूरी की तरह चिल्लावेगी।'

स्त्री ने झल्ला कर कहा—'तव तो अपने पिता के तुम एक ही आज्ञाकारी वेटे जो जोवपुर की चाकरी में नित्य जाते हो।' 'पित चला गया। ननद वाई, उठ कर जरा देखों तो, कीन चढ़ रहा है और कीन चला गया।' उत्तर—'भाई अभी घोड़े चढ़ रहा था।' स्त्री ने लपक कर लगाम पकड़ ली और कातर मयूरी की तरह रोने लगी। प्रेमी ने उसे हृदय से लगाया और अपने हरे स्माल से आँसू पींछे। फिर स्वस्य होने पर कहा—'प्यारी प्रसन्तता से मुझे इजाज़त दो। देखों, मेरे साथी चले गए और में रह गया।' पर सीख दी नहीं जाती। हृदय प्रेम से गद्गद हो रहा है और छाती भर आई है। गीत इस प्रकार है—

लेक यंभियो ढोला महल विणाव। च्याक दिसा में राखो गोखड़ा जी महाँरा राज।
गोखे-गोखे दिवलो संजोय, राजींदा ढोला, दीये रे चानिणये ढाळू ढोलियो जी म्हाँरा राज।
बादळ वरणी सेज विछाव, राजींदा ढोला, हार्यां ने ढोळावूँ हूँ तो वीजणो जी म्हाँरा राज।
सूता हंजामारू सुख भर नींद। इतरे में राई के हेलो मारियो जी म्हाँरा राज।
उठो मुंदर गोरी दिवलो मंजोय। दिये रे चांदणिये कागद बाचिया जी म्हाँरा राज।
किखियो ए सुंदर गोरी घोड़ो नें सिरयाव। लिखी है जोघाणे गढ़ री चाकरी जी महाँरी नार।
मरजी रे राईका बारोटी जी नार। संजांरी विछोबो दुसनी पाड़ियो जी महाँरा राज।
मत दो सुंदर गोरी राईके नें गाळ। राईको राजाजी रो मेल्यो बावियो जी न्हाँरा राज।

पहली ओळेंग हंजामारू सुसरा जी नें मेल। हमके नें ऊनालो खांतीला घर वसी जी
· महाँरा राज।

सुसरे जी री सुंदर गोरी, जावे रे बलाय। म्हारे तो सरीसा वेटा घोड़े चढं जी म्हाँरी नार।

दूजी ओळॅंग हंजामारू जेंठ जी ने मेल। हमकं जी चोमासे आलीजा घर वसो जी महारा राज।

जेठ जी री सुंदर गोरी कळहगारी नार। नित उठ नें झगड़ों नूँत सी जी म्हाँरी नार। तीजी ओळॅंग हंजामारू देवर जी नें मेल। इवकं तो सीयाळे मदछक्या घर बसोजी म्हाँरा राज।

देवर जी सुंदर गोरी वाळी-भोळी नार। ऊमी नें किरळावे कायर मोर ज्यूं जी महाँरी नार।

इतरां रो हंजामारू थे हो रे सपूत। नितरा तो पधारो जोघाणे री चाकरी म्हाँरा राज। इतरां में सुंदर गोरी महे ही ए सपूत। नितरा तो उठने जावां जोघाणे री चाकरी जी म्हाँरी नार।

उठो बाई सा डागळिये चढ जोय। कुण जी रे सिघाया, कुण जी रे घर बसै म्हाँरा राज। चिडिया भावज म्हारोड़ा बड वीर। थांने तो सुगुणो रो सायवो जी म्हाँरा राज। झेली झेली सुंदर गोरी घोड़े री लगांम। आँसू तो रळकाया कायर मोर ज्यूं जी म्हाँरा राज।

लीनी हंजामारू हियड़े लगाय। आंसुड़ा तो पूँछ्या हिरये रुमाल सूँ जी महाँरा राज। देवो नी सुंदर गोरी हँस हँस सीख। साईंना सिघाया छेती में महे पश्या जी महाँरी नार। सीखड़ली हंजामारू दीवी रेन जाय। छाती तो भरीजे हियड़ो अवके जी महाँरा राज।।

यह एक लोकप्रिय गीत है। इस की लोकप्रियता का कारण यह है कि जीवन में नित्यप्रति ऐसी घटनाएँ घटती हैं।

(१५) सोहर के गीतों को राजस्थानी में 'हालरा' कहते हैं। उन का एक नमूना यहाँ देते हैं—

पुत्र-विहीना अभागिनी सरोवर के किनारे गई। उसे देख कर हंस, वगुला आदि पक्षी उड़ गए। वह वगीचे में गई तो वृक्षों पर फलों को कच्चा पाया और वाग्र के पक्षी उस के अशुभ दर्शन से उड़ गए। वाजार में गई तो दूकानदारों ने दूकानें वंद कर दीं। घर की रसोई में गई, तो देवर-जेठ उस से घिना कर उठ खड़े हुए। यही नहीं रंग-महल में पित ने भी इस निपूती अभागिन का स्वागत नहीं किया। हाय, एक पुत्र के विना इस अभागिन के लिए सारा संसार शून्य है—अमंगलमय है—अस्पृश्य है।

परंतु ज्यों ही दैव की कृपा से इस स्त्री की कोख पुत्रवती हुई, त्यों ही सारे संसार का रंग वदल गया। सरोवर, वाग़, घर, रंगमहल सब जगह इस का आदर हुआ। पलने में झूलते हुए पुत्र के मुखड़े की हास्य-रेखा ने सारी दुःख-कालिमा को घो कर गार्हस्थ्य के चित्रपट पर नए-नए सुंदर स्वर्गीय चित्र अंकित कर दिए। इसी लिए तो सृष्टि के आदि से मानव के हृदय में पुत्र-प्राप्ति की इच्छा न वुझने वाली चिनगी की तरह जल रहीं है।

गीत इस प्रकार है-

मा, सहस-तळावाँ मैं गई जे। रीता ए समेंद-तळाव, हंसा बुगला उड रह्या जे। मा, वाग-वगीचां मैं गई जे। मा, काचा ए दाड़म दाख, कोयल कागा उड गया जे। मा, सहस-वजारां में मैं गई जे। मा, हाट्यां ए सैं जड़ली हाट, वागीजर का उठ रह्या जे।

मा, राम-रसोयां में में गई जे। मा, जीमें देवर-जेठ, वाई जी रो उठ रह्या जे।

मा, रंग - महलां में में गई जे। मा, सूत्या ए वाई जी का वीर, हाथ पकड़ खोठी करी जे

मा, आयो ए आळ-जंजाळ। मा, ....., कूखड़ ली वैरण भई जे।

मा, सहस-तळावां में गई जे। मा, भिरयो हिलोळा खाय, हंसा बुगला रम रह्या जे।

मा, सहस-वगीचां में गई जे। मा, पाक्या से दाड़ म दाख, कोयल सुवटा खा रह्या जे।

मा, सहस-वर्जारा में में गई जे। मा, हटवां से खोली हाट, वाजीगर का रम रह्या जे।

मा, रंग-महलां में में गई जे। मा, देख्यो गीगो महलां मांय, पालणिये में झूलतो जे।।

सब कुछ कह लेने के बाद आखिर यह उस अभागिन का स्वप्न ही है जो, वह अपनी मा से कहती है।

### सुपनो

(१६) सौभाग्यवती सुहागिन ने एक अद्भुत स्वप्न देखा, उसे अपने पित से कहा और उस से स्वप्न का तात्पर्य पूछा। पित ने किस विळक्षण प्रतिभा और विवेक के साथ स्वप्न का अर्थ बताया, यह नीचे के गीत में है—

सुणों ओ भेंचर, महाँ ने सपनों सो आयो जी राज। सपना रो अरथ वतावो, जी राज।
कहो ए गोरी, याँने किण विध आयो जी राज। सपना रो अरथ वतावाँ, जी राज।
हंस सरोवर ढोला गाजत देख्यो, जी राज। मांनसरोवर जळ भर्यो, जी राज।
वागाँ माँयला चपलाँ महे फूलत देख्या, जी राज। फुलड़ा बीण दोय कामणी, जी राज।
पोळाँ माँयला हसती महे घूमत देख्या, जी राज। हरी हरी दूव घोड़ा चरैं, जी राज।
आँगणिया रो चौक महे पूरत देख्यो, जी राज। ऊपर कूँभ कलस धर्यो राज।
महलाँ माँयले दिवलों महे जगतो देख्यो, जी राज। दिवला ली जोत सुहाई, जी राज।
हंस सरोवर गोरी, पीर तुम्हारों, जी राज। मांनसरोवर थाँरो सासरों जी महाँरी नार।
वागाँ माँयला चंपला वै वीर तुम्हारा, जी राज। फुलड़ा विणे थाँरी भावजाँ जी
महारी नार।

पोळां मांयला हसती वे जेठ तुम्हारा, जी राज। हरी हरी दूव सुवासणी जी म्हारी नार। आंगणिया रो चौक, वो केंवर तुम्हारो, जी राज। कूंभ-कलस थारी कुळ वहू म्हारी नार। महलां मांयलो दिवलो, वो कंत तुम्हारो, जी राज। दिवला री जोत ये सायवाणी जी नार।

धन धन वसदेव जी रा छावा, जी राज। सपना रो अरथ भलो दियो, जी म्हारा राज। धन धन ए साजनियाँ री जाई, जी राज। सपना रो अरथ भलो लियो जी राज।

'प्रिय, मैंने अपूर्व स्वप्न देखा। उस का अर्थ आप बताओं।'

'कहो सुंदरी, कैसा स्वप्न आया? में अर्थ वताऊँगा।'

स्त्री स्वप्न वखानती हैं—एक ओर गरजता हुआ हंससरोवर देखा, दूसरी ओर मानसरोवर जल से भरा देखा। वाग के चंपक फूलते देखे, जिन के फूल दो सुंदरियाँ वीन रही यों। पोल में हाथी झूमते देखे और हरी-हरी दूव देखी जिसे घोड़े चर रहे थे। आंगन में चीक पुराते देखा और उन पर कुंभ कलश रक्खा देखा। महलों में दीपक जलते देखा। दीपक की ज्योति मेरे मन को वहुत भाई।

पित स्वप्न का अर्थ बताता है ...हंससरोवर तुम्हारा पीहर और मानसरोवर समुराल है। बाग के चंपक तुम्हारे भाई और फूल चुनने वाली सुंदरियाँ भौजाइयाँ हैं। पोल के हाथी जेठ और दूब ननद बाई हुई। आँगने के चीक तुम्हारे पुत्र और कुंभ-कल्य प्रवयू हुई। महलों का दीपक, मैं, तुम्हारा पित और उस की ज्योति तू, मेरी प्यारी पत्नी। इस पर स्त्री प्रसन्न हो कर कहती है—'धन्य है पतिदेव (वसुदेव के पुत्र) स्त्रप्न का अर्थ आप ने अच्छा किया।

वदले में पित कहता है—'घन्य है प्रिये, जो तू ने ऐसा स्वप्न देखा और उस का अर्थ समझा।'

# 'स्रोळ्यूँ'

(१७) पुत्री को विवाह के वाद विदा करते हुए महींप कण्व का भी हृदय व्यथित हो गया था, फिर सांसारिक मा-वापों का तो कहना ही क्या ? इस अवसर के गीत राजस्थान में "ओळ्यूँ" कहलाते हैं। ओळ्यूँ का शब्दार्थ है "प्रिय की स्मृति"। करण रस का एक प्रवल श्रोत ओळ्यूँ के गीतों में मिलता है और मामिक भावुकता उन में लवालव भरी रहती है। यों तो इस प्रसंग के सैंकड़ों गीत हैं जो वहु प्रचलित हैं पर यहाँ पर नमूने के तौर पर दो गीत देते हैं—

पीहर के परिवार की स्त्रियाँ लड़की को ससुराल विदा करती हुई गाती हैं— हरिये वन री कोयली।

थारे वाबो सा' वाग लगायो ए बनड़ी, थारे विन कुण सैंचिंगो। म्हारे हरिये वन री कोयली।।

यारे वार्गां में फुलड़ा फूल्या ए वनड़ी, थारे विन कुण तोड़ेंगी।

म्हारे हरिये वन री कोयली॥

थारे वार्गां में हींडो घाल्यो ए बनडी, थारे बिन कुण हींडेगो।

म्हारे हरिये वन री कोयली।। आंगणिये माँव थारो रोवत भतीजो, थारे विन कुण खेलावेगो।

म्हारे हरिये वन री कोयली।।

गुडियां ए घरी यारी आळे-दिवाळे, देख 'र जो भुकळावे ए। म्हारे हरिये वन री कोयली

सँग री सहेत्याँ यारी घर नींह झांक, वै देख दूरी सैं ही जावे ए॥ म्हारे हरिये वन री कोयली॥

कोई य न अब म्हारे आंगण खेलें, यो तो सूनो दरसावे ए। म्हारे हरिये वन री कोयली ॥ थारी माता को हिवड़ो ऊझळै, वा तो नैंणा नीर वहावै ए।। म्हारे हरिये वन री कोयली॥

तेरे पिता ने सुंदर बाग़ लगाया है, पर अब उसे तेरे विना कौन सीचेगा? ए मेरे हरे बन की कोयल! तेरे बाग में फूल खिले हैं; उन्हें तेरे बिना कौन तोड़ेगा। बाग में झूला पड़ा है, उस पर अब कौन झूलेगा? घर के आँगन में तेरा भतीजा रोता है; उस को, अब कौन खिलावेगा?

घर में जहाँ-तहाँ तेरी गुडियाएँ पड़ी हैं, उहें देख कर जी अकुलाता है। तेरी सहे-लियाँ अब इस घर में झाँकती तक नहीं, दूर से ही देख कर चली जाती हैं।

माता कहती है—'वंटी, मेरे आँगन में अब कोई नहीं खेलता, यह सूना पड़ा है और तेरी माता का हृदय—वह तो उस से भी अधिक सूना पड़ा है, और वह रात दिन आँखों से आँसू वहाती है।' ए मेरे हरे उपवन की कोयलिया!

विरह से जगाई हुई स्नेह-स्मृति में एक प्रकार का अनिर्वचनीय सूनापन होता है। उस सूनेपन का भाव मूर्तिमान हो कर सुपुष्ट मात्रा में इस गीत में अंकित हुआ है।

(१८) पीहर से विदा होती हुई नववयू अपने पित से विनय करती है—
अेक वर करला थारा मारू जी, पाछा जी मोड़।
राजी दा ढोला, ओळूं घणी आव म्हारा बाबो सा'री।
सुंदर गोरी, ओळूं यारी परी रे निवार।
चंपकवरणी, बाबो सा'री भोळ सुसरो जी भाँगसी।
अेक वर करला धारा मारूजी पाछा जी मोड़।
राजी दा ढोला, ओलूं घणी आवे म्हारी माय री।
सुंदर गोरी, ओळूं थारी परी रे निवार।
मिरगानंणी, माऊ जी री भोळ सासूजी भाँगसी।
अेक बार करला थारा मारूजी, पाछा जी मोड़।
राजी दा ढोला, ओळूं घणी आवे म्हारे वीर री।
सुंदर घण तूं ओळूं यारी परी रे निवार।
चंपकवरणी, घीरे जी री, भोळ, देवर भाँगसी।

अंक वर ओ मारू जी करला थारा पाछा जी मोड़।
राजींदा ढोला, ओळूँ घणी आवे म्हारी छोटी वंन री।
सुंदर घण, तूँ ओळूँ थारी परी रे निवार।
मिरगानेणी, वहनड़ी री भोळ नणदल भाँगसी।।

'एक वार, केवल एक वार, प्रियतम, अपने ऊँट को लीटा लो। राजन्, मुझे अपने पिता की बहुत याद आती हैं'।

'चंपकवरणी प्यारी, तुम याद को छोड़ो। पिता की कमी तुम्हारे ससुर पूरी करेंगे।'

इसी प्रकार परिवार से विछुड़ती हुई इस कन्या को माता की, भाई की, छोटी वहन की याद बाती है और यह उन से जी भर कर मिल लेने के लिए पित को रोकना चाहती है, परंतु पित उसे आक्वासन देता है कि इन की कमी कमशः उस की सास, देवर और ननद पूरा करेंगी। पर क्या इस आक्वासन से हृदय को घीरज मिलता है? कैसी व्याकुलता से भरा है यह विनय! हरिणी मानो बंधनों को छुड़ा कर स्वच्छंद अपने उपवन में, विचरने को अकुला रही है। हृदय में तूफान आया है। उसी की कसमसाहट ने भोली वयू को वाध्य किया होगा कि वह लज्जा के अकाट्य आवरण को हटा कर, इस स्पष्टता और दयनीयता के साय अपने नवपरिचित प्रेमी से प्रार्थना कर रही है।

### पणिहारी

(१९) 'पणिहारी' के गीत राजस्थान देश के सर्वोत्तम परिचायक हैं। उन में जो सींदर्य, स्थानीय रंग और देशीय छटा का विवरण मिलता है, उस के प्रत्येक अंश पर राजस्थानी जीवन की गहरी छाप लगी रहती है। बरसात राजस्थान की सर्वोत्तम ऋतु है और इस ऋतु में सरीवरों के तट पर संघ्या-संवरे पनिहारिनों के समूह—"जूलरों"—का वस्त्रा-भूपण से सज कर, एक स्वर से गीत गाते हुए आना-जाना, एक ऐसा स्वर्गोपम दृश्य है, जिस की कल्पना मात्र करने से सींदर्य की विमूतियां जागृत होती हैं। साक्षात् देखने से तो, और ही आनंद आता है। कला की दृष्टि से भी यह दृश्य भारतीय संस्कृति को राजस्थान की एक उत्तम देन समझा जा सकता है। पनिहारी प्रथा के आयोजन में साहित्य, संगीत और कला—तीनों आदर्शों का पूर्ण समन्वय हुआ है। इसे केवल पढ़ कर साहित्यक संतीय

कर लेने से ही पूर्णानंद का लाभ नहीं समझ लेना चाहिए। इस का सजीद सौंदर्य तो इस के वास्तिवक दृश्य में रहता है और इस की कलात्मक मधुरिमा वसती है इस के स्वर्गीय संगीत में। वाहरी जगत के अधिकाधिक संपर्क से तथा जमाने की बदलने वाली हवा से अब यह प्रथा शिथिल होती जा रही है, परंतु तो भी लुप्त नहीं हो गई है। यों तो सभी राज्यों में यह दृश्य देखने को मिलता है परंतु मारवाड़ और मेवाड़ की पनिहारिनों का दृश्य विशेष मनमोहक होता है। नागोड़, मेड़ता, उदयपुर, मूंडवा, जोधपुर बादि नगरों में यह दृश्य सुलभता से देखा जा सकता है।

इस प्रया ने वैयक्तिक दृष्टि से भी गृहस्य-जीवन में कलात्मक भावना की सुरुचि का समावेश किया है, जिस से प्रेरित हो कर कुछ अंश में नागरिक जीवन में सींदर्योपासना, स्वच्छता और संगठित जीवन की ज्योति का कुछ आभास आया है।

'पणिहार' के गीत अनेक हैं। उन में से एक वहु-प्रचलित गीत नमूने के तौर पर देते हैं—

काळी ए कळावण कमटी, पणिहारी ए लो।

मोटोड़ी छाँट्याँ रो वरसं मेह वा'ला जो।

भर नाडा भर नाडिया ए पणिहारी ए लो।

मरियो भरियो समँव तळाव वा'ला जो।

किण जी खुणाया नाडा-नाडिया पणिहारी ए लो।

किण जी खुणाया तळाव वा'ला जो।

सुसरं जी खुणाया नाडा-नाडिया पणिहारी ए लो।

पिव जी खुणाया तळाव वा'ला जो।

सात सहेन्यां रे झूलरे ए पणिहारी ए लो।

पाणीड़े नें चाली रे तळाव वा'ला जो।

घड़ो य न डूबै ताळ में ए पणिहारी ए लो।

इंढोणी तिर तिर जाय, वा'ला जो।

सातूं ए सहेन्यां भर नीसरी ए पणिहारी ए लो।

पणिहारी रही रे तळाव, वा'ला जो।

वैंवते ओठीड़े ने हेलो मारियो ए लंजा ओठीड़ा ए लो। घड़ियो उखणावते। जाय, वा'ला जो।

> क्षोराँ रे काजळ - टीकियाँ ए पणिहारी ए लो। थारोडा दीसे है फीका नैण, वा'ला जो।

ओरां रे ओडण चूनड़ी ए पणिहारी ए लो। थारोड़ो मैंलो सो वेस, वांला जो।

> कोरा रा पिव जी घर वैसे रे लंजा लंजा कोठीड़ा ए लो। म्हारोडा वसे परदेस, वा'ला जो।

घड़ो तो पटक दे नी ताळ में ए पणिहारी ए लो। चार्लनी ओठीडे री लार, वा'ला जो।

> बाळूं तो जाळूं थारी जीभड़ली ए लंजा ओठीड़ा ए लो। इसे तर्ने काळो नाग, वा'ला जो।

घड़ो तो भर नैं पाछी वळी ए पणिहारी ए लो। आई आई फळसें री वार, वा'ला जो।

> घड़ों तो पटक दूँ ऊभी चौक में ए म्हारा सासू जी ए लो। वेगेरो घडियो उतराव, वा'ला जो।

वगरा घाड़या उतराव, वाला जा किण थाँने मोसो मारियो ए म्हारा वहजी ए लो।

किण थाने मासा मारिया ए म्हारा बहूजा ए ला किण थाने दीवी है गाळ, वा'ला जो।

> अंक ओठी मनें रसो मिल्यो रा म्हारा सासूजी ए लो। पूछी म्हारे मनड़े री बात, वा'ला जो।

देवर जी सरीसो डीघो पातळो ए म्हारा सासूजी ए लो। नणदल बाई सा रे उणिहार वा'ला जो।

> ये तो वहू जी भोळा घणा ए म्हारा सासूजी ए लो। को तो यारोड़ो ही भरतार, वा'ला जो।।

पावस की काली घटा उमड़ आई है, और मोटी-मोटी बूँदों वाला मेह बरसने लगा हैं। ताल-तर्लयाँ भर गए हैं और समुद्र की तरह विशाल सरोवर भी भर गया है।

'ए पिनहारी, ये ताल-तलैयाँ किसने खुदबाए हैं? और किस ने खुदबाया है यह विशाल तालाब?' 'ससुर जी ने ताल-तलैयां खुदवाई हैं और प्रियतम ने तालाव वनवाया है।'
सात सहेलियों का झूलरा वना कर पनिहारी तालाव को पानी भरने चली।
तालाव लवालव भरा है; घड़ा डुवोया नहीं जाता और ईढोणी पानी पर तर-तर जा रही
है। इस लिए कि परदेसी प्रियतम की याद में पनिहारी अपना आपा भूल चुकी है।

रास्ते जाते एक ऊँट के सवार (ओठी) को आवाज दी और घड़ा उठाने को कहा। किसे पता था कि यही ओठी परदेस से लौटता हुआ पनिहारिन का पति निकलेगा।

अोठी ने भेदभरी वातें पूछी—'ए पिनहारी, औरों ने कज्जल-वेंदी लगा रक्खी हैं, तेरे नेत्र फीके से क्यों हैं। औरों ने चुनड़ियाँ ओढ़ी हैं और तेरे ये मैले से वस्त्र!'

'शीरों के स्वामी घर पर हैं। चतुर ओठी, मेरा पित विदेश गया है।'

इस पर ओठी ने ठीक ही तो कहा, परंतु पिनहारी इस व्यंग्यपूर्ण परिस्थिति का रहस्य कैसे समझती? ओठी ने कहा—'घड़े को ताल में पटक दे और मेरे पीछे हो जा।'

'जला दूँ तेरी जीभ को ओठी, तुझे काला सर्प ड़से। जो तू मेरे पातिव्रत पर कुदृष्टि रखता है।'

पनिहारी वापिस घर को आई। सात्विक कोय से उस का मिजाज गर्म हो गया था। सास से जल्दी से घड़ा उतारने को कहा। सास ने कुछ अनर्य की संभावना समझ कर वह से पूछा—'वहूरानी, किस ने तुझे ताना दिया हैं—किसने गाली दी?' वह ने कहा—'मुझे आज तालाव पर एक ओठी मिला जिस ने मेरे मन की वात पूछी। वह ओठी शान शकल में देवर और ननद वाई से मिलता था।' सास ताड़ गई—'भोली वहू, वह तो तेरा ही भरतार है।'

#### गीत-कथा

(२०) वूढ़े ठाकुर के पास हाड़ेराव का परवाना आया। परतंत्र रह कर नौकरी वजाना ठाकुर की स्वतंत्र तिवयत को सहन नहीं होता था, उस पर यह वृद्धावस्था। कोई पुत्र होता तो उसे ही एक्ज में भेज दिया जाता; यहाँ तो एक ही उड़की थी। परंतु यही बीर उड़की बानेक सुपुत्रों की कमी पूरा करने वाली थी। सजना ने फिस प्रकार अपने पिता का कट्ट दूर किया, इस गीत में बड़े सुंदर ढंग से कहा गया है—

वैठचा वावो जी तखत विछाय। कागदिया तो आया जी वावे जी रे हाडे राव रा।

> कागद वाबा जी म्हाँने वाँच मुणाय। काँई रे लिख्यो छै वाबा जी कोरे कागदाँ।

कागद वाई जी वाँच्यो ए न जाय। छाती तो फाटे ये वाई सजना हिवड़ो ऊसळै।

> एवड़ छेवड़ लिखी छै सात सिलांम। वीच में तो लिखियो ए वाई सजना वेग प्यारणा।

थे म्हारा वाबो जी वे दिल मत होय। वारं तो दरसां लग करसां चाकरी।

करिया सजना मरदाना भेस।
करला ललकार्या ए वाई सजना ढळती रात रा।
यूभयो सजना गार्यां रो ए गुवाळ।
सींव बतावो रे भाई हाडे राव री।

या ही छै ओठी राजा जी री सींबैं। तालर थोड़ो ए वाई सजना सरवर मोकळा।

वूभयो सजना मालीड़े रो पूत। वाग वताओं रे माळीका, राजा जी रो कूण सो।

> यो ही छै ओठीड़ा हाडेजी रो वाग। आमू तो पानवा सो ओठीजी नींवू रस भर्या।

सजना बूझी पाणी री पणिहार। होद बतावो ए पणिहार्यां हाडे राव रो।

> यो ही छै सजना समेंद तळाव। डेरा तो डाळ्या ए बाई सजना समेंद तळाव पर।

वूस्यो तजना चेजारे रो पूत।
महल बताबो रे भाईड़ा हाडे राव रो।

यो ही छै ओठो राजा जी रो महल।

फेळ झवरखें रे ओठीड़ा राजा जी रे वारणे।
भाभी म्हाँने अजरज होय।
नैण नारी रा ये बोली बोलें मरद री।

एक बर देवर वागां में ले चाल।
वेरो तो पाड़ां ओ देवरिया नारी मरद को।
नारी होय तो पड्या रिड्या फल खाय।
मरद हुवं तो तोडं फुल गुलाव को।

राजा जैमल पड्या रिड्या फळ खाय। गायड़ मल री सजनां ओ या तोई फूल गुलाव रो।

भाभी म्हाँने अचरज होय। नैंण नारी रा ये आ बोर्ल बोली मरद री।

अंक वर देवर ले चालो समेंद तळाव। वेरो तो पाड़ाँ ओ देविरया नारी मरद को। नारी होय तो ईराँ-तीराँ न्हाय। मरद मुँछाळो यो न्हावै समेंद क्षकोळ कैं।

राव जैनल ओराँ-तीराँ न्हाय।
गायड़ मल री सजनाँ तो या न्हावै समेँद झकोळ के।
भाभी म्हारे मन में आवै रीस।
नैण नारी रा ये आ वोली वोलै सरद री।

केंक घर देवर राय-रसोई ले चाल।
वेरो तो पाड़ाँ ओ देवरिया, नारी मरद को।
नारी होय तो घीरे घीरे खाय।
मरद मुळाळो तो यो झट दे जीम चळू कौ।
भाभी महारे मन में शार्व रीस।
नैण नारी रा ये आ योली योल मरद की।

लेक वर देवर सेजां में ले चाल।

होरो तो पाड़ां ओ देवरिया नारी-मरद को।

नारो होय तो फूल ज्युं कुमळाय।

मरद मुंछाळे री सेजां ओ देवरिया सळवट ना पड़ें।

होगी सजना घुड़ले असवार।

दिन तो उगायो ए बाई सजना बाबो जी रे देस में।

उळगी सजना समेंद-तळाव।

चुड़लो दिखायो जी बाई सजनां बांवे हाय रो।

उठ ओ बाबा जी डिकियो फळसो खुलाय।

बारें वरसां री ओ बाई सजना कर आई चाकरी।

यात्रा जी को हाड़ेराव का काग्रज आया है, जिस की अपनी बेटी सजना को पढ़ कर सुनाते हुए बूढ़े ठाकुर का हृदय भर आता है। आखिर राजना को मालून हो गया। उस ने हिम्मत के साथ पिता से कहा—'आप निर्वचत रहें। भाई नहीं तो मैं ही बारह वर्ष की चाकरी आप के बदले कर आऊँगी।'

सजना ने तुरंत मरदाना वेप वनाया और ऊँट पर सवार हो हाड़ाराव के देश को चल पड़ी। पूछती-पूछती पहुँच गई। राव की एक भावज थी जिसे सजना के गरदाने वेप पर संदेह हो गया और वह बार-बार देवर को उकसाने लगी कि वह इस की जाँच करे। तीन बार जाँच हुई। एक बार बाग में, दूसरी बार तालाव पर, तीसरी बार रसोई में। राजना अपनी चतुराई से तीनों बार सफल हुई। चौथी बार की जाँच विकट थी। रंगमहल, में ले जा कर सजना की परीक्षा करने का प्रस्ताव था। सजना को यह मालूम होते ही वह वीर महिला वहाँ से चल निकली और दूसरे दिन पिता के देश को आ गई। इस प्रकार सजना ने पिता के प्रति अपना कर्तव्य पालन किया।

# गाँवों के गीत (ग्राम-गीत)

हिंदी में, और अन्यत्र भी, (परंतु हिंदी से कम) यह घारणा देखी जाती है कि किसी प्रकार का लोकगीत हो उसे ग्रामगीत कहा जाता है। ग्राम-गीत गाँव के जीवन के गीतों के लिए ही उपयुक्त नाम हो सकता है—सब प्रकार के गीतों के लिए नहीं। ग्राम-गीतों और लोकगीतों में हम ने यही भेद किया है कि सब प्रकार के गीत, जो व्यक्ति-विशेष की रचनाएँ नहीं हैं, बिल्क लोक की परंपरागत रचनाएँ हैं, लोकगीत हैं। गाँव के गीत—ग्रामगी लौं। एक का क्षेत्र विस्तृत है, दूसरे का संकीर्ण। लोकगीतों में ग्रामगीत आ जाते हैं, पर ग्रामगीतों में लोकगीत नहीं आते। दोनों में व्याप्य-व्यापक का संबंध है।

कुछ गाँव के गीत नीचे उद्धृत करते हैं, जिन में प्राकृतिक जीवन, भोलापन और सादगी के भाव कूट-कूट कर भरे हैं।

(२१) गाँव के स्वच्छंद जीवन में एक मस्ती होती है, एक आत्म-विश्वास, एक अल्हड़ गर्व होता है, जो नागरिक जीवन में कम मिलता है। इसी अल्हड़ गर्व और मस्ती भरे आत्म-विश्वास का उदाहरण नीचे के गीत में मिलता है—

बनवारी हो लाल कोन्याँ थारे सारै। गिरधारी हो लाल कोन्याँ थारे सारै।। टेक ।। अ महल-माळिया थारे। थारी बरोबरी म्हे कराँ स, कोई टूटी टपरी म्हाँरे।। गिरधारी हो लाल ०॥

र्झं काम घेनवाँ थारे। थारी वरोवरी म्हे कराँ स, कोई भैंस पाउड़ी म्हारे॥ बनवारी हो लाल०॥

अं हाथी घोड़ा थारे। थारी वरोवरी म्हे कराँ स, कोई ऊँट, टोडड़ा म्हारे॥ गिरधारी हो लाल ०॥

अं भाला बरछी थारे। थारी बरोवरी म्हे कराँ स, कोई जेळी गंडासी म्हारे॥ बनवारी हो लाल०॥

को रतनागर सागर थारे। थारी वरोवरी महे कराँ स, कोई ढाव भर्या है म्हारे॥ गिरधारी हो लाल ०॥

र्सं तोकस-तिकया थारे। थारी वरोवरी म्हे कराँ स, कोई फाटी गुदड़ी म्हारे॥ वनवारी हो लाउ०॥

क्षा राधा-राणी थारे। थारी बरोबरी म्हे करां स, कोई एक जाटणी म्हारे॥ गिरधारी हो लाल ०॥

हे वनवारी, हे गिरधारी, तुम चाहे कितने ही यड़े हो, मैं अब तुम्हारे बदा में नहीं हूँ। तुम्हारे महल हैं, पर मेरी टपरी भी उस से कम नहीं, क्यों कि मैं संतोप से उस में रहता हूँ।

तुम्हारे कामघेनु है तो मेरे पास भैंस-गायादि हैं। तुम्हारे हायी-घोड़े हैं— मेरे ऊँट-वैलादि।

तुम्हारे पास भाले वरछे बादि शस्त्र हैं तो मैं अपनी जेली, गंडासा से ही प्रसन्त हूँ। तुम रत्नाकर सागर में सोते हो, तो मेरे गाँव में पानी की भरी तलैयाँ हैं।

' तुम्हारे क़ीमती तोकस-तिकये बादि सौख्य का सामान है, तो मैं अपनी फटी गुदड़ी में ही मस्त हूँ। तुम्हारे राया-रानी और और रानियाँ भी हैं, पर मैं तो एक जाटनी से ही संतुष्ट हूँ।

बव बताओं में त्रिलोकपति से किस बात में कम हूँ ?

(२२) वर्षा ऋतु गाँवों में, विशेषतः राजस्यान के गाँवों में, नव-जीवन, उल्लास, स्फूर्ति और आनंद की लहर लाती हैं। किसानों के दिल हरे हो कर लहराने लगते हैं और वे कड़ा से कड़ा परिश्रम कर के नहीं थकते। उसी तरंगित ग्रामीण हृदय का अक्स कुछ गीतों में लिंचा हुआ है।

ग्राम-वग्नू वरसात के दिनों में अपनी और अपने ससुराल के परिवार की दिन-चर्या इस गीत में बखानती हैं:—

िहारिमर हिरिमर मेहूड़ो वरसै, वादिळयो घ**र**रावे ए॥

जेठ जी तो मेरा वूजा कार्ट, परण्यो हळियो वार्व ए। झिरिनर झिरिमर ०॥ देवर मेरो कर अळसोटी, जेठाणी रोटी ल्याव ए॥ झिरिनर झिरिनर ०॥ बाळिकयो भतीजो मेरो खेड़ चराव , नणदल नायां घेर ए॥ झिरिनर झिरिनर ०॥ ग्वाळां न म्हारे गळळट चूरमो, हाळ्यां ने खीर लापसो ए॥ झिरिनर झिरिनर ०॥

नन्हीं-नन्हीं बूँदों में मेह वरस रहा है, बादल गरज रहा है। मेरा जेठ खेत निरा रहा है और मेरा पित हल चला रहा है।

देवर अलसोटी कर रहा है और जेठानी गाँव से खेत में रोटी (लाक) ला रही है। बालक मतीजा मेड़ों का खेड़ चरा रहा है और ननद गायें घेर रही है।

भीर में घर में बैटी इन परिवार-जनों के लिए रसोई बना रही हैं। संद्या को इन

के खेत से घर लौटने पर ग्वालों को घी-युक्त चूरमा और हल करने वालों को खीर और लपसी बना कर खिलाऊँगी।

(२३) इसी तरह का एक दूसरा ग्राम-जीवन का चित्र है जिस में पशु-जगत् प्रधानता के साथ आया है। वही ग्राम-वयू कह रही है—

मेरो देविरियो चराव साँढ, करला गरजणा।
टोडियो चराव, टोडड़ी चराव, वो तो ल्यावे ल्यावे घराँ ए चराय साँढ्या गरजणा।
भैंस्याँ चराव वो तो भूरटी, वो तो ल्यावे ल्यावे घराँ ए चराय भैंसा आरणा।
घोळती चराव वो तो दू झणी, कोई न्यावे ल्यावे घराँ ए चराय साँड दङकणा।
मेरो जेठ जी वाँच टोडिया, मेरे परण्यो वाँच ऊँट, करला वोलणा।
मेरो वडलो भतीजो वाँच भूरटी, मेरो छोट्क्यो वाँच गाय, घोळी दूझणी।
म्हारो साँड दडूक गोर में, म्हारो भैंसो भैस्याँ माँय, साँड ददूकणा।
मेरो परण्यो चुंघाव टोडिया, मेरो जेठजी दूव भूरी झोट, करला गाजणा।
मेरो नणदल पकड़ वाछड़ा, मेरो देविरियो दूव घोळी गाय, घोळवाँ दूझणी।
मेरा देवर गरजने वाले ऊँट और ऊँटिनियाँ चराता है, वह ऊँट के छीने चरा कर साँझ को गरजती हुई ऊँटिनियों को घर लाता है।

भूरी भैंसें भी वह चराता है और उन के साथ मोटे-ताजे जंगली भैंसे।
वह दुधारू गायें और गरजने वाले साँड भी चराता है और चरा कर उन्हें
घर लाता है। इसी प्रकार जेठ जी, पित, वड़े और छोटे भतीजे और ननद को भी
पशु-पालन और ग्रामीण गृहस्थ-संबंधी किसी न किसी कार्य में संलग्न बताया
गया है।

(२४) चरखा ग्राम-जीवन की अंतरात्मा से अलग नहीं किया जा सकता। वह ग्रामीणों का इतना ही प्यारा है जितना जीवन का और कोई आवश्यक सायन। उस के तार-तार में, उस के स्वर-स्वर में ग्रामीण जीवन की आत्मा और चरित्र का राग ओत-प्रोत है। वहुत से गीत तो चरखे़ के स्वर में स्वर मिला कर गाए जाते हैं। परंतु अव शहरों की हवा गांवों में भी फैलती जा रही है और चरखा दिनोंदिन निष्प्राण और लुप्त होता जा रहा है। इस गीत में चरखे का वर्णन है— चाल रे चरखला, हाल रे चरखला।

ताकू तेरो सोवणो, लाल गुलावी माळ।

चरकूं मरकूं फिर घेरणी मधरो-मधरो चाल।। चाल रे चरखला०।।

गुड़ी तेरी राँग रंगीली, तकली चक्करदार।

चोखो वण्यो दमकड़ो तेरो, कूकड़िये री लार।। चाल रे चरखला०।।

कातणवाळी छैल-छवीली, वैठी पीढो ढाल।

महीँ-महीँ वा पूणीं कात, लंबो काढे तार।। चाल रे चरखला०।।

वाक (तकवा), साल (मालाकार डोर), घेरणी (हत्या), गडी, तकली, दमकड़

ताकू (तकुवा), माळ (मालाकार डोर), घेरणी (हत्त्या), गृड्डी, तकली, दमकड़ी, कूकड़ी, पूणी, तार आदि विशेष शब्द हैं जो चरखें के यंत्र से संवंध रखते हैं। अब जमाना आ रहा हैं जब हम इन शब्दों को भी भूल रहे हैं। छैल-छबीली कित्तन की भावना इस विवरण में जान डाल देती है।

(२५) एक ग्रामगीत में वड़ी यिच के साथ वाजरे के खिचड़े पर काव्य-प्रतिभा जगमगाती मिलती है—

म्हारो मीठो लाग खीचड़ो। म्हारो चोखो लाग खीचड़ो॥
छुळक्यो-छांट्यो वाजरो। म्हें दळी ए मुंगा की दाळ॥ मीठो खीचड़ो॥
अूखल घाल्यो वाजरो। म्हे छाल्ले घाली दाळ॥ मीठो खीचड़ो॥
म्हे नान्हो कूट्यो वाजरो। म्हे मीठी छांटी दाळ॥ मीठो खीचड़ो॥
खदवद सीझी बाजरो। कोई लयपय सीझी दाळ॥ मीठो खीचड़ो॥
दूय खीचड़ो खावा बैठ्या। कोई तरसी म्हारी जाड़॥ मीठो खीचड़ो॥
वाजरे का 'खीचड़ा' मीठा लगता है। साफ़ किया—छांटा हुआ वाजरा और

कखल में वाजरा महीन कूटा गया और छाज में वाल छाँटी गई। दोनों को मिला कर पकाते समय वाजरा 'खदबद' और दाल 'लयपय' ध्वनि करने लगी।

जब तैयार हुआ और दूब के साथ मिला कर घर के लोग खाने लगे, तो बनाने वाली बयू के मुँह में पानी भर आया।

(२६) एक घनवान् कृपक की कन्या, जो पिता के घर में आराम से पली थी। मामूली खेतिहर को व्याही गई। पित के घर का कठोर जीवन उसे कष्टकर लगा। इस पर उस ने पिता से शिकायत की। पिता ने उसे आश्वासन दिया। जब मेह वरसा और घन-धान्य, फल, शाकादि की उपज हुई तो यही कठोर जीवन इस कन्या को रुचने लगा और वह अपने पिता को सराहने लगी, जिस ने इसे इस अदना परंतु परिश्रमी और ईमान-दार खेतिहर को व्याहा। गीत का नाम 'हाळी' है। गीत इस प्रकार है—

काळी तो पीळी ए, मा मोरी, वादळी। वरसण लागो मेह।
मेरे वावाजी ने किहयो ए, हाळी ने बेटी क्यूं दई?॥ टेक ॥
आठ वळदाँ की ए मा मोरी, नीरणी। आठ हाळ्याँ की छाक॥
वावा जी नें किहयो ए०॥

दोनूं देराणी-जेठाणी मेरी लड़ मरी। कूण उठावै म्हारी छाक।। वावा जी नें कहियो ए०॥

गज को तो काढो ए लाडो बेटी घूँवटो, मचक उठावो झाझी छाक ॥ बावाजी नें कहियो ए०॥

खेताँ तो खेताँ ए मा मोरी, मैं फिरी, कठेय न लाघ्यो खेत।। वावा जी नें कहियो ए०॥

टीवे तो ओल्हे ए लाडो वेटी, टीवड़ी, जैं तळे हाळीड़े रो खेत ॥ वावा जी नें कहियो ए०॥

देवर-जेठाँ के ए मायड़ मेरी, रूसणो, कूण उतारे म्हारी छाक।। वावा जी नें कहियो ए०॥

गज को तो काढो ए लाडो वेटी घूंघटो, मचक उतारी झाझी छाक । . वावा जी नें कहियो० ॥

डहराँ तो डहराँ ए मा मोरी वाजरो, टीवाँ मूळी ए जँदार। वाबा जी नें फहियो हाळी नें बेटी भल वीज्यो॥

डहराँ तो डहराँ ए मा मोरो काकड़ी, टीवाँ में गुड़स मतीर॥ वावा जी नें कहियो ए०॥

मीठो तो लागे ए मा मोरी वाजरो, फीको तो लागे ए जवारं॥ वावा जी नें कहियो ए०॥

खाटी तो लाग ए मा मोरी काकड़ी, मीठा तो लागे ए मतीर ॥ याबा जी नें कहियो ए हाळी नें वेटी नित दीजी॥ ए मा, काली-पीली घटा उमड़ी हैं और मेह वरसने को है। पिता जी से कहना कि खेतिहर को वेटी क्यों दी! मैं आठ-आठ वैलों को चारा ड़ालती हूँ और आठ हिलयों की छाक पकाती हूँ। मेरी देवरानी-जेठानी आपस में लाड़ली हैं। खेत में ले जाने को मेरी छाक कीन उठावे?

माता कहती है, लाड़ली वेटी, घवरा मत, शील-पूर्वक घूँघट निकाल कर ससुराल में रह। खुद झमक कर छाक उठा लिया कर।

> ए मा, मैं खेत-खेत में घूमी लेकिन अपना खेत न मिला। प्यारी बेटी, टीवे के तले छोटी टीवड़ी है उस के तले तेरे पित का खेत है।

इसी प्रकार माता-त्रेटी का प्रश्नोत्तर चलता है। अंत में मेह वरसा, टीवे-टीवे पर ककड़ी और मीठे मतीरे, वाजरा और मूली पैदा हुए, जिन्हें रुचि-रुचि कर इस कन्या ने खाया और अपने जीवन को घन्य समझा। अब यही लड़की माता-पिता को सलाह देती है कि कृपक का जीवन अच्छा जीवन है, अतएव उस की वहिनों को कृपकों को व्याहा जाय।

### वांरहमासा

(२७) कृपक के लिए उस का काम ही परमात्मा है। उस की ईश्वर की भावना लंबी-चौड़ी दार्शनिक दलीलों पर नहीं अटकी रहती। वह ईश्वर का रूप कौन-कीन सी विभूतियों में देखता है और उस की उपासना किस ढंग की है, यह बात इस गीत से मालूम हो जायगी।

'साड़ महीने विरखा लागी, वाजरियाँ री वाह।
माऊ जी म्हारे भातो लावै, वाहरे साँई वाह।।
सावण महीने वाजर लागी, नीनाणाँ री नाह।
काचरियाँ री वेलां टाळां, वाह रे साँई वाह।।
भाडू महीने भूँगा होसी, तीवणियां री ताह।
बाजरियां री रोटी खावां, वाह रे साँई वाह।।
आसोजां में आसा लागी, हक्कालां री हाह।
राती वासे रोही रहस्यां, वाह रे साँई वाह।।

काती महीने करड़ा सिट्टा, भाव इसा ख़ाह। काती महीने सिट्टा कीना, वाह रे साँई वाह।। मिगसर महीने मोका महता, लेखो लेसी साह। लेय'र देय'र दूरा होस्याँ, वाह रे साँई वाह।। पोह महीने पाळो पडसी, खालड़ी रो खोह। खालड़ी रो खोह कीनो, वाह रे साँई वाह।। माह महीने पाळो पड़सी, पाणी पत्थर खाह। पाणी रो तो पत्थर कीनो, वाह रे साँई वाह।। फागण महीने फाग खेलै, गोपियाँ रो नाह। महुड़े रो मद्द पीयो, वाह रे साँई वाह।। चैत महीने चंपा मोरी, चंचल मोरचा साह। बिन वुठाँ ही हरिया होसी, वाह रे साँई वाह।। वैसाखाँ में घूप पड़ सी, तावड़िये री ताह। पड़छायां में पड़िया रहस्यां, वाह रे सांई वाह।। जेठ महीने घुप पड़सी, तावड़िये री ताह। खेजड़ चढ़'र खोखा खास्याँ, वाह रे साँई वाह॥

कृपक के सादे जीवन का इस गीत में संपूर्ण इतिहास है। उस का काय ही उस का ईश्वर है। जब वह सफल हो जाता है तो उसे परमात्म-प्राप्ति का-सा सुख होता है, इस लिए वह ईश्वर को धन्यवाद देता है। क्या सचमुच जीवन की सारी फ़िलासफ़ी का निचीड़ इसी में नहीं हैं! यदि है, तो हमें कृपक के जीवन से उपदेश लेना चाहिए।

आपाढ़ महीने में वर्षा का आरंभ होता है, कृषक खेत में काम करता है और उस की माता उसे रोटी पहुँचाती है। सावन में वाजरा फूटता है, खेत निराया जाता है, काचर-मतीर की बेळें बचा दी जाती हैं। भादों में भुनगे बहुत होते हैं जिन के शरीर के चमकीले भाग से लड़कियाँ गहने—मालाएँ आदि—बनाती हैं तरकारी खूब निपजती है और नई वाजरी की रोटियाँ बनाते हैं।

आसोज में फ़सल की आसा लग जाती है और 'हक्काल हाका' कर के चिड़ियाँ

उड़ाते हैं। कृपक रात में भी खेत में रहते हैं। कार्तिक में सिट्टे खूव होते हैंं-चाहे जितने खाओ। वाह रे ईश्वर, तुझे धन्य हैं!

मिगसर में विनया लेखा करता है। कृपक किसी प्रकार ले-देकर हिसाय साफ़ करता है।

पौप में ज़ीर का जाड़ा पड़ता है जो चमड़ी को खा जाता है। माघ में कड़ाके का जाड़ा पड़ता है, पानी जम जाता है।

फागुन में गोपियों के नाथ ने फाग खेला था; कृषक भी महुवे का मद पी कर मस्त रहता है।

चैत में चंपा फूलती है और मोर चंचल हो जाते हैं, इस महीने में विना वर्षा के खेती होती है।

वैसास और जेठ में घूप भयंकर पड़ती है; कृपक या तो छाया में झोपड़ी या वृक्ष के तले पड़ा रहता है अयवा खेजड़ों पर चढ़ कर फली तोड़ कर खाता है।

हे ईश्वर, तुझे धन्य है जो प्रत्येक ऋतु और मास में कृपक को नए-नए अनुभव और फल देता है!

### नाट्यगीत

(२८) नृत्य, गीत और नाट्य का संबंध बहुत पुराना है। नाटक की उत्पत्ति सम्यता के विकास से बहुत पहले इन्हीं तीन तत्त्वों से हुई थी। अब तक जिन गीतों के उदाहरण दिए गए, वे गेय मात्र हैं। परंतु इन के अतिरिक्त राजस्थानी में ऐसे गीत भी हैं, जो गेय होते हुए नृत्य और नाट्य भी हैं। गुजराती में 'गरवा' नाम के गीत इसी कोटि के गीत हैं। राजस्थानी में ऐसे गीतों का एक उदाहरण 'हरियाळो' गीत में मिलता है। विवाह अथवा अन्य किसी मांगलिक अवसर पर स्थियाँ इकट्ठी हो कर यह गीत गाती हैं। और स्त्रियाँ चारों ओर घिर कर टेक गाती हैं और वीच वाली स्त्री गाई जाने वाली पंक्ति के भाव का नाट्य कर के दिखाती है। यह गाँव का गीत हैं; इस लिए अधिकांग में कृपक-जीवन के व्यापारों का उल्लेख और नाट्य किया जाता है, परंतु नागरिक लोगों ने भी इस को अपना लिया। अतएव नागरिक व्यापारों का

उल्लेख और नाट्य भी इस में सिम्मिलित कर लिया गया। गीत का क्रम और प्रश्नोत्तर नाट्य के साथ-साथ इस ढंग से चलता है—

सव स्त्रियाँ मिल कर गाती हैं—गोरी म्हारी ए, हरियाळो वूठी जे क्यूँ ? अर्थात् हरियाली के मौसम में वर्षा कैसे वरसती हैं ? तो, वीच वाली स्त्री नाट्य कर के भाव वताती है—यूँ म्हारा साजन यूँ जी यूँ (इस प्रकार—अर्थात् हायों को इस ढंग से ऊँचा-नीचा कर के, मानो आकाश से पानी वरस रहा है।)

इसी प्रकार जब जेठ अथवा ननदोई को जिमाने का प्रसंग आता है तो नाट्य करने वाली स्त्री अपनी ओढ़नी की छोर को हाथ में ले कर उस में पंखा हाँकने का इंगित करती है।

भाव का क्रम-विकास गीत में इस ढंग से होता है—मेह वरसा, खेत जोते और निराए गए, उन की रखवाळी हुई, फ़सल काटी गई, धान इकट्ठा हुआ, उस से रसोई वनी और फिर परिवार के आत्मीय, सगे-संबंधी निमंत्रित कर के जिमाए गए।

गीत बहुत लंबा है। यहाँ पर थोड़ा सा प्रारंभिक और अंतिम भाग उद्धृत कर के बस करते हैं—

गोरी म्हारी ए हरियाळो चूठी जे क्यूं ? यूं म्हारा सायव यूं जी यूं। गोरी म्हारी ए हरियाळो वाई जै क्यूं ? यूं म्हारा सायव यूं जी यूं। गोरी म्हारी ए हरियाळो नीनाणी जे क्यूं ? यूं म्हारा सायव यूं जी यूं।

× × ×

गोरी म्हारी ए घीवड़ ने मुकलाई जे वयूं ? यूं म्हारा सायव यूं जी यूं।

अंत में दो एक वातों की ओर पाठकों का ध्यान आर्किपत करते हैं। गीत हमारी जातीय संपत्ति हैं। इन में मनोविज्ञान, समाज-दर्शन और मानव-वृत्तियों का अखूट और अमूल्य भंडार भरा पड़ा है। इन्हें हम उपेक्षा की दृष्टि से न देखें; गैंवारू समझ कर इन्हें लुप्त न होने दें। ये हमारी पूर्व-संस्कृति के अच्छे परिचायक हैं। जिस प्रकार भूतकाल के इतिहास को पढ़ कर हम अपने वर्तमान जीवन के लिए उपयोगी मार्ग निकाल सकते हैं, वैसे ही भूतकाल की संस्कृतियों के स्नारक-स्वरूप इन गीतों को हम जातीय उत्थान के

कार्य में लगा सकते हैं। यह जान लेना चाहिए कि गीतों की दुनिया मरी हुई दुनिया नहीं है, वह जीवित है। गीत हमारे साामाजिक, घामिक, नैतिक जीवन के एक बहुत बड़े भाग को अनुप्राणित करते हैं और हमारे समाज का आघा अंग गीतों की नींव पर अपनी धर्म-नीति और दिनचर्या को रखती है। ईश्वर करे, वह दिन शीघ्र आवे, जब हम अपनी इस खो रही बहुमूल्य संपत्ति को बचाने की प्राणपण से चेप्टा करें।

# भारतीय साहित्य के सौ वर्ष

### [ लेखक---प्रोफ़ेसर अमरनाथ झा, एम्० ए० ]

यदि सन् १८३७ में, किसी भारतवासी से यह प्रश्न किया जाता कि भारतीय इतिहास में वे प्रमुख लेखक कीन हैं जिन की कृतियाँ पढ़ी जाने के योग्य हैं तो उत्तर में निश्चय ही प्रसिद्ध संस्कृत साहित्यिकों की ओर संकेत किया जाता। उस समय भी पढ़ी-लिखी जनता का अधिकांश संस्कृत का अध्ययन करता था; जिन लोगों का संबंध शासन से कर्मचारी के रूप में था, वे फ़ारसी भी पढ़ते थे। परंतु उस समय सूरदास या तुलसीदास, विद्यापित या चंडीदास, वली या मीर के नाम किसी के मुंह पर न आते। संस्कृत इस समय भी अध्ययन का मुख्य विषय था। जनता की सभी आवश्यकताओं की पूर्ति संस्कृत दर्शन, संस्कृत नाटकों, महाकाच्यों और गीतकाच्यों से हो जाती थी। नक्षत्र-विद्या, ज्योतिष और गणित का ज्ञान संस्कृत द्वारा सुलभ था। इसी प्रकार विधान, कर्मकांड और धर्म का ज्ञान भी। विद्वान् लोग वार्तालाप तथा शिक्षण के लिए संस्कृत के माध्यम का ही उपयोग करते. थे। देश के विभिन्न भागों का आपस में पत्र-व्यवहार संस्कृत द्वारा ही होता था। यह वात नहीं कि आधुनिक भाषाओं में साहित्यिक कार्यशीलता ही न रही हो; परंतु यह भाषाएँ गंभीर अध्ययन अथवा विशेष अनुशीलन की दृष्टि से इतनी सम्मानित नहीं थीं।

आज, यदि विशिष्ट विद्वानों की चर्चा छोड़ दी जाय, तो यह देखा जायगा कि संस्कृत तथा फ़ारसी का स्थान प्रायः संपूर्णतया आधुनिक भाषाओं ने छे लिया है। अभी कुछ ही समय पूर्व तक हमारे विश्वविद्यालयों में, आर्ट्स विभागों में, प्राचीन भाषाओं के किचित् अनिवार्य अध्ययन पर जोर दिया जाता था। परंतु उपयोगितावादी वर्वरता की शिवतयों ने इसे न केवल अनावश्यक बना दिया है, बरन् परिस्थिति यह है कि प्राचीन भाषाओं का ज्ञान एक प्रकार से बाधक समझा जाता है, और उन के अध्ययन के विषय में निरुत्साह दिलाया जाता है। इस शोच्य स्थित का श्रेय अथवा अश्रेय दो वातों पर है—एक तो विज्ञान-संबंधी ज्ञान की अद्भुत श्रीवत में विश्वास पर, दूसरे इस पर कि प्रत्येक

उच्च शिक्षा-संबंधी आयोजना में देशीय आधुनिक भाषाओं को प्रमुख आसन दिलाने का प्रयत्न होने लगा है।

सी वर्ष पूर्व यद्यपि हिंदी, उर्दू और वँगला भाषाएँ वहु-संख्यक जनता द्वारा बोली और लिखी जाती थीं, फिर भी उन की संस्कृत अथवा फ़ारसी से कोई प्रतिद्वंद्विता न थी। आयुनिक भाषाओं में कविता अधिकांश अशिक्षित साधारण वर्ग के नैतिक उत्सर्ग के तात्पर्य से लिखी जाती थी; और प्राचीन कथाएँ, धार्मिक शिक्षाएँ, भिक्त-संबंधी गीत—मही बहुधा इस प्रकार के साहित्य के रूप तथा विषय थे। ऐसे ही कहीं कोई अर्द्ध-शिक्षित व्यक्ति किसी अकाल अथवा युद्ध का वर्णन टूटे-फूटे पद्य में कर दे तो दूसरी बात हैं, अन्यया आयुनिक भाषाएँ गीण स्थान रखती थीं, और उन का विशेष मान न था।

भारतवर्ष की आवुनिक भाषाओं के साहित्य की अद्भृत उन्नित का श्रेय अंग्रेजी के अध्ययन, धार्मिक सुधार-संबंधी आंदोलनों, जातीयता की भावना की वृद्धि, और विकास पाती हुई राजनैतिक भावना को प्राप्त है। गेटे के समय में जर्मनी में साहित्यिक बुद्धि का जो प्रचुर विकास और प्रस्फुटन हुआ था, उसे छोड़ कर साहित्य के इतिहास में, मेरी समझ में कोई दूसरा काल नहीं हुआ है जिस की तुलना उस अद्भृत उन्नित से की जा सके जो कि हमारी आधुनिक भाषाओं ने इस थोड़े समय में की है। भाषा गद्य मुख्यतया इसी युग की उत्पत्ति है। इसी युग में भाषा उपन्यासों का आरंभ होता है; गल्प, निबंध, आलोचनाएँ, इतिहास तथा साहित्य के अन्य अंग इसी युग से सन्नद्ध हैं। भाषा की कविता—विशेष कर उस का वह अंश जो इस पीड़ी में प्रशंसित है—वह भी इसी युग में रची गई है।

वंकिम चटर्जी, रमेश दत्त, रवींद्रनाथ ठाकुर, शरत् चटर्जी के उपन्यास; रवींद्रनाथ और नरेश सेनगुष्त की आख्यायिकाएँ, माइकेल मधुसूदन दत्त, नबीन सेन, रबींद्रनाथ,
अनुलप्रसाद सेन, चित्तरंजन दास, नजरल इस्लाम की किवताएँ; द्विजेंद्र लाल राय, गिरीश
बोस, अमृतलाल बोस के नाटक—वैंगला में;गालिब, हाली, इक्रवाल, चक्रवस्त, अक्रवर की
किवता, रुसवा और सरशार के उपन्यास, आजाद और शिवली के निबंध; 'अवध्यंच',
'जमाना,' 'निगार' तथा अन्य पत्रों का कार्य पत्रकारिता के क्षेत्र में; पद्य-रचना संबंधी
विविध प्रयोग—उर्दू में; हरिश्चंद्र, अयोध्यासिंह, नुमित्रानंदन, निराला, मैथिलीशरण,
तथा अन्य तरण-अविधों की किवता; प्रेमचंद के उपन्यास, सुदर्शन और कीशिक की
आस्यायिकाएँ; महावीरप्रसाद द्विवेदी के निबंध; मिथवंध, श्यामसुंदर दास, पद्यसिंह

शर्मा की आलोचनाएँ—हिंदी में; इन सभी पर उन परिस्थितियों की छाप है जिन का वर्णन मैं ऊपर कर चुका हूँ। विना अंग्रेज़ी शिक्षा और राष्ट्रीयता की भावना के ये साहित्य विल्कुल भिन्न होते। संभव है वह और भी अच्छे होते, अथवा इतने भी न वन पड़ते; परंतु जैसे हुए हैं उन से भिन्न अवश्य होते।

यदि हम साहित्यिक विकास के कम का निरीक्षण करने के लिए ठहरें तो हम देखेंगे कि दो परस्पर-विरोधी प्रभाव काम करते रहे हैं। एक ओर तो अंग्रेजी का और उस के माध्यम से यूरोपीय साहित्यों का प्रभाव हमारे अवेक्षण को विस्तृत करता रहा है, हमारे मानिसक क्षितिज की सीमा को वढ़ाता रहा है, हमारी सहानुभूति को उदार बनाता रहा है, तथा हम में नए-नए साहित्यिक रूपों में प्रयोग करने की इच्छा उत्पन्न करता रहा है; दूसरी ओर राष्ट्रीयता की भावना पुराने छंदों के चुनाव, संस्कृत उद्गम के शब्दों की बोज, और परंपरा-प्रतिष्ठित विषयों के दृढ़ता-सिहत ग्रहण किए जाने के लिए उत्तरदायी रही है। साथ ही साथ सांप्रदायिक भावना ने भी हिंदुओं द्वारा कठिन संस्कृत शब्दों के और मुसल्मानों द्वारा अप्रचलित अरवी शब्दों के व्यवहार के रूप में उद्गार पाया है।

उपन्यास के क्षेत्र में मुख्य प्रेरणा स्कॉट और यैकरे से तथा कविता में शेली और स्विनवर्न से प्राप्त हुई है। परंतु ऐसा अनुमान करना मूल होगी कि भारतीय कियों और उपन्यासकारों ने केवल अनुकरण किया है और उन में कोई मीलिकता नहीं है। वे अपने पैरों के वल पर खड़े हुए हैं। उन्हों ने भिन्न प्रकार के प्रयोग किए हैं, और अपने लिए वह रूप ग्रहण किया है जो उन के मत से भारतीय जाति तथा भाषा के अनुकूल हो। स्वतंत्रता के लिए युद्ध करते हुए, संसार की महान् जातियों के बीच अपने लिए जगह प्राप्त करने का प्रयत्न करते हुए, सम्यताओं के संघर्ष के मध्य में, मध्यकालीनता और आधुनिकता के मिश्रण में, वर्णव्यवस्था के संरक्षण से निःसीम प्रतिस्पर्धा के परिवर्तन में, भारतीय लेखकों ने जिन विषयों का चुनाव किया है वह विभिन्न भी हैं और साथ ही अक्षय भी। समसामयिक जीवन तक सीमित रहने की उन्हें आवश्यकता नहीं—यद्यपि, जो कुछ भी वह लिखेंगे उस का अधिकांश उस जीवन से संबंध रखेगा जिस से वह परिचित हैं, और उन के रहन-सहन से निकटतम है। परंतु वह अतीत काल से भी वर्तमान के लिए प्रेरणा ग्रहण कर सकते हैं। आयलेंड के कवियों ने लोज-साहित्य, प्राचीन परंपरा, डायरमूड और डायड्री की कहानियों से विषय ग्रहण किए हैं और उन की कविताएँ साधारण आधरिश वालन और

वालिकाओं द्वारा गाई जाती हैं। मिस्टर डब्ल्यू० वी० यीट्स अपने 'आक्सफोर्ड वृक आव् माडर्न वर्स' नामक काव्य-संग्रह की भूमिका में लिखते हैं—

"वारह वर्ष हुए आलिवर गोगर्टी अपने वैरियों द्वारा पकड़ लिया गया और लिफ़ी के तट पर एक निर्जन घर में वंदी किया गया, जहाँ कि मृत्यु की पूर्ण संभावना थी। एक स्वाभाविक आवश्यकता का कारण के कर वह वाग़ में गया और पानी में कूद पड़ा और जिस समय कि वह तमंचों की गोलियों की वौछार में दिसंवर के वर्फ़-जैसे ठंडे जल को तैर कर पार कर रहा था, उस ने मानता की कि यदि में सकुशल नदी पार कर लूँगा तो उसे दो हंस चड़ाऊँगा। जिस समय उस ने अपने वचन की पूर्ति की मैं उपस्थित था। उस की कविता इस घटना पर ठीक वैठती है, अर्थात् वह प्रसन्न, निस्संग और वीर-संगीत है।"

यहाँ पर जीवन की एक महान् घटना काव्य-रूप में परिणत हो गई है, कविता सत्राण हो उठी है। जब कि किव अपने को इस भाँति अपने देश से अभिन्न बना लेता है, और उच्च आत्म-निवेदन करता है तब किवता भी तेजमयी हो उठती है। इस प्रकार की किवता के कुछ उदाहरण हसरत मोहानी, नजरूल इस्लाम, चकवस्त और नवीन ने प्रस्तुत किए हैं। आख्यायिकाएँ लिखने में, नए से नए अंग्रेजी पद्य-प्रयोगों की शैली में गीतों की रचना में, समसामियक सामाजिक परिस्थितियों को विषय मान कर नाट्य-रचना में हमारे लेखक पीछे नहीं रहे हैं। समालोचना के क्षेत्र में भी उन्हों ने पाश्चात्य से स्वतंत्रता-पूबक विचार ग्रहण किए हैं—साथ ही उन्हों ने इस बात का अनुभव नहीं किया है कि काव्य-समीदा तथा सींदर्य-निरूपण-संवंधी विस्तृत साहित्य संस्कृत में भरा पड़ा है।

व्यंग्य और हास्य-संबंधी पद्य रचना, विशेष रूप से पनपी नहीं है—यद्यिष इस्तें प्रसंग में अकवर का नाम उल्लेखनीय है। विनोदपूर्ण परिहास, सरस व्यंग्य, व्याजपूर्ण उपहास—इन्हें लिखने का सफलता पूर्वक प्रयत्न नहीं हुआ है। साहित्यिक आकांक्षियों के लिए इतिहास भी बहुत अच्छा क्षेत्र है। ऐसे जीवनचरित जो साहित्यिक महत्व भी रक्तें अभी लिखे नहीं गए। एकांकी नाटकों का विशेष-रूप से मृजन नहीं हुआ है। इन आवश्यकताओं की पूर्ति कठिन नहीं है। परंतु हमारी आधुनिक भाषाओं को संपन्न बनाने के प्रयास में अपनी परंपरा से दूर हटना हमारे लिए घातक सिद्ध होगा। यह एक मूर्वता-पूर्ण विचार है कि हिंदी अयवा बंगाली का काम विना संस्कृत के चल सकता है अथवा उर्दे विना हिंदी और फ़ारसी का पोषण पाए हुए जीवित रह सकती है। इन भाषाओं की घाती

वड़ी भरी-पूरी है; अतीत से इन्हें वहुत प्रतिष्ठित उत्तरदान मिला है। नवीन के प्रेम में तथा विदेशी के आकर्षण में पड़ कर हमें पूर्ण अराष्ट्रीयता, से वचना चाहिए। हम रशन, फ़्रेंच, जर्मन और इटालियन साहित्य से अवश्य जो चाहें सो ग्रहण करें, परंतु हमें उन्हीं अंशों को ग्रहण करना चाहिए जिन्हें हम पचा सकें। नहीं तो हमारी स्थिति उन जीवों की-सी हो जायगी जिन्हें, उन का आकार देखते हुए, अत्यधिक भोजन मिल गया है और हम लोग दंभियों की एक जाति वन कर रह जावेंगे।

# हिंदुस्तानी एकेडेमी का पंचम वार्षिक साहित्य-सम्मेलन, लखनऊ

(१६-१८ जनवरी, १९३७)

# १-सभापति डाक्टर राय राजेश्वर वली का भाषण

हिंदुस्तानी एकेडेमी के सदस्यगण, देवियो और सज्जनी!

हिंदुस्तानी एकेडेमी के पंचम वार्षिक साहित्य-सम्मेलन के अवसर पर मुझे सभा-पित का आसन ग्रहण करने को कह कर आप ने जो मेरा मान बढ़ाया है उसे मैं भली भाँति समझ रहा हूँ। यह वास्तविक संतोप का कारण है कि एकेडेमी अपने कार्यकाल के दस वर्ष पूरे कर चुकी। मुझे खूव याद है कि आज से ठीक दस साल पहले, २२ जनवरी, सन् १९२७ को संयुक्त-प्रांतीय सरकार के एक प्रस्ताव से एकेडेमी का जन्म हुआ था, और इसी शहर (लखनऊ) में उसी साल २९ मार्च को तत्कालीन गवर्नर सर विलियम मैरिस ने मेरी प्रार्थना पर एकेडेमी का विधिवत् उद्घाटन किया था। चूँकि उस समय शिक्षामंत्री की हैसियत से एकेडेमी की स्थापना में मेरा भी एक दायित्व था, मैं इस के सूयोग्य अध्यक्ष सर तेज वहादर सप्रू के संचालन में इस की उन्नति और श्रीवृद्धि को वड़ी दिलचस्पी से देखता आ रहा हूँ। में कह सकता हूँ कि नींव पड़ने के बाद उस के ऊपर की इमारत खड़ी करना कोई सावारण काम न था। नए आदर्श स्थापित करने थे, लोकमत को अपने पक्ष में करना तया लोगों में फैले हुए संदेहों को दूर करना या। इन के सिवाय एकेडेमी को अपने निर्माणकाल में ही ऐसी आर्थिक कठिनाइयों से युद्ध करना पड़ा जिन के ऊपर इस का कोई वश नहीं था, और जिन से यह अभी तक अपने को स्वतंत्र नहीं कर सकी है। मैं निस्संदेह यह कह सकता हूँ कि एक महत् उद्देश्य-साधन के लिए एकेडेमी के अधिकारी-गण सदा प्रयत्नशील रहते हुए हमारे धन्यवाद के पात्र हैं।

यह वड़े खेद का विषय है कि साहित्यिकों के कुछ दलों में एकेडेमी के उद्देशों के संबंध में बड़ी आंतियाँ फैली हुई हैं। मैंने लोगों को यह कहते सुना है कि एकेडेमी की स्था-

पना एक नई भाषा के सृजन के लिए हैं। क्या यह संभव हैं? साथ ही यह भी लोगों की घारणा है कि एकेडेमी हिंदी और उर्दे भाषा के वास्तविक हितसायन में वायक हो रही है। इस प्रकार की शंकाएँ तो एकेडेमी के छपे उद्देश्यों और नियमावली आदि पर एक दृष्टि डालने से ही दूर हो सकती थीं। उन में तो यह साफ़-साफ़ कहा गया है कि एकेडेमी का उहेश्य "हिंदी और उर्दू साहित्य की रक्षा, प्रचार तथा उन्नति" करना है। इस से संतीप न होने पर एकेडेमी के प्रकाशनों को देखने पर किसी भी संदेही को यह स्पष्ट हो जायगा कि क्या हिंदी क्या उर्दू, किसी के लेखक को अपनी स्वाभाविक भाषाशैली को छोड़ने पर वाव्य किए जाने का कहीं कोई प्रयत्न नहीं किया गया, और दोनों भाषाएँ अपने विकास के स्वाभाविक स्रोत में ही आगे वढ़ रही हैं। यह अवश्य है कि एक ही संस्था की देख-रेख में दोनों ही भाषाओं की उन्नति के कार्यसायन में कुछ स्पष्ट लाभ है। भाषातत्व की दृष्टि से दोनों भाषाओं में इतनी अधिक समानता है कि दोनों एक ही भाषा के दो भिन्न रूप कही जा सकती हैं। हमारे प्राचीन साहित्य में बहुत सी ऐसी वातें हैं जो दोनों ही की वपीती कही जा सकती हैं। दोनों को एकत्र रखने और उन में संपर्क वनाए रखने से लाभ ही हो सकता है। मैं जानता हूँ कि पृथक्करण की घाराएँ वह चली हैं, पर इन से हमारे नागरिक जीवन में अपार हानि हो कर रहेगी। मैं इस संवंघ में आगे और विचार कहँगा। यहाँ पर मैं · केवल इतना ही कहना चाहता हूँ कि हिंदुस्तानी एकेडेमी का कर्तव्य यही है कि वह एक जन्म आदर्श की स्थापना द्वारा इन पृथक्करण की घाराओं का विरोध करती हुई तथा इन झूठे लांछनों से विचलित न होती हुई अपने कर्त्तव्य-पय पर दह रहे।

एक साहित्यिक संस्था के जीवन में दस वर्ष का काल बहुत नहीं होता। फिर भी इतने ही समय में एकेडेमी ने प्रशंसनीय कार्य कर दिखाया है। इस का मुख्य कार्य उचित प्रकार के ठोस साहित्य का मृजन ही है। अब तक हिंदी और उर्दू दोनों मिला कर यह पचास से ऊपर बड़ी पुस्तकों प्रकाशित कर चुकी है। ये प्रकाशन मुख्यतया मीलिक विषयों पर विभिन्न विषयों के विशेषज्ञों द्वारा लिखाए गए हैं। लेखकों की सूची पर एक दृष्टि डालने से यह स्पष्ट हो जायगा कि अपनी पुस्तकों के लिए यशस्वी लेखकों का सहयोग प्राप्त करने में एकेडेमी को सौभाग्य से बड़ी सफलता मिली है। एकेडेमी ने कुछ लब्धप्रतिष्ठ पाश्चात्य नाटककारों के नाटकों के अनुवाद भी प्रकाशित किए हैं, जिन से कि प्राय: इसी कोटि के मौलिक नाटक हमारी अपनी भाषा में लिखने में प्रोत्साहन मिलना चाहिए। इस ने हिंदी

और उर्दू काव्य के दो महान् काव्यसंग्रह भी सुयोग्य विद्वानों द्वारा तैयार करवाए हैं और प्रत्येक संग्रह छः वड़ी-वड़ी जिल्दों में समाप्त हुआ है। इन में से कुछ जिल्दें प्रकाशित हो गई हैं, कुछ यंत्रस्थ हैं और शेप छपने को हैं। एक दूसरा महत्वपूर्ण कार्य हिंदी और उर्दू में "हिंदुस्तानी" नाम की दो पृथक् त्रैमासिक पत्रिकाओं का प्रकाशन हैं, जिन्हों ने कि अभी-अभी अपने जीवन का छठवाँ वर्ष पूरा किया है, और इसी वीच इन्हों ने हिंदी और उर्दू के पत्र-जगत् में अपने लिए एक सुप्रतिष्ठित स्थान बना लिया है। इन पत्रिकाओं ने लोक-रुचि के पीछे न पड़ कर साहित्य, कला, पुरातत्व, इतिहास, तथा दर्शन आदि गंभीर विषयों पर ऐसी मननशील रचनाएँ प्रकाशित करने की विशेषता अपनाई है जिस से कि ये किसी भी पुस्तकालय की उपयोगिता वड़ा सकती हैं।

हिंदुस्तानी एकेडेमी का कार्य प्रकाशनों तक ही परिमित नहीं रहा है। उत्पादक और समालोचनात्मक साहित्य के विविध अंगों की रिवत पुस्तकों पर पुरस्कार प्रदान द्वारा तथा साहित्य, कला और ऐतिहासिक अथवा सांस्कृतिक विपयों पर सर्वसावारण के हितार्य व्याख्यानों द्वारा इस संस्था ने उच्च कोटि के साहित्य के सृजन में प्रोत्साहन दिया है। पांच-पांच सी रुपयों के कुल सोलह पुरस्कार अब तक एकेडेमी हिंदी और उर्दू की अन्यतम कृतियों पर प्रदान कर चुकी है और सी-सी रुपयों के बाठ पुरस्कार यह विद्याधियों को दे चुकी है। लब्ब-प्रतिष्ठ विद्वानों द्वारा वारह विभिन्न व्याख्यानों का आयोजन भी इस की ओर से हो चुका है। इन में से कुछ दोनों भाषाओं में पुस्तकाकार प्रकाशित भी हो चुके हैं क्यों कि एकेडेमी का उद्देश्य यह रहा है कि दोनों माध्यमों द्वारा समान-रूप से ज्ञान-वितरण होता चले। इन सेवाओं के अतिरिक्त एकेडेमी ने सात सहस्र पुस्तकों से ऊपर का एक विशव पुस्तकालय भी संग्रह कर लिया है जिस के अनेक ग्रंथ बहुत मूल्यवान् और दुष्प्राप्य हैं, और साथ ही कुछ हस्तिलिखत मौलिक पुस्तकें भी हैं। इन सब के अतिरिक्त, इस ने अपने वार्षिक साहित्य-सम्मेलनों द्वारा भाषा और शैली-संबंधी महत्वपूर्ण प्रश्नों पर सर्व-साधारण का ध्यान केंद्रित कर के और विविध विषयों पर साहित्यक निवंध पढ़वा कर कुछ कम उल्लेखनीय कार्य नहीं किया है।

परंतु यह एक महान् खेद का विषय है कि आर्थिक क्लेश के कारण इस संस्था को कई दिशाओं में अपनी कार्यवाही कम करनी या बंद कर देनी पड़ी है। मुझे मालूम हुआ है कि इसी बनाव के कारण उल्लिखित व्याख्यानों का आयोजन बंद कर दिया गया है और

पुरस्कारों में काफ़ी कमी कर देनी पड़ी है। वैज्ञानिक तथा उद्योग-वंथों-संवंधी शब्दकोप का अत्यावश्यक प्रस्तुतीकरण वंद कर देना पड़ा है। बहुत-सी समाप्त की हुई हस्तिलिखित पुस्तकों का प्रकाशन रोक दिया गया है और हिंदी तथा उर्दू साहित्य की संशोधित सर्वे रिपोर्टों का लेखन हाथ में नहीं लिया जा सका है। मुझे पूरी आशा है कि यथासंभव शीझ गवनंमेंट पर हमारी आवश्यकताएँ व्यक्त करने का प्रयत्न किया जायगा जिस से कि सरकार पहले जो रकम इस संस्था को देती थी वही फिर से देने के संबंध में सहानुभूतिपूर्ण विचार करे।

हिंदुस्तानी एकेडेमी के कार्यों का यह सिंहावलोकन वहाँ से प्रकाशित वार्षिक रिपोर्टों के आधार पर हुआ है जो कि देखने से विज्ञापनार्थ न हो कर केवल याददास्त के मतलव से प्रकाशित हुई जान पड़ती हैं। मेरी राय में अब यह उचित होगा कि अपने जीवन के दस वर्ष की समाप्ति पर एकेडेमी अपने कार्यों का पूरा विवरण प्रकाशित करे। मैं; देखता हूँ कि ऐसी ही राय मेरे सुयोग्य मित्र श्री सिच्चदानंद सिनहा ने भी दी थी, जिन्हों ने गत वर्ष इस पद को सुशोभित किया था। मैं हृदय से उन का समर्थन करता हूँ। इस संस्था के लिए उचित विज्ञाप्त और प्रचार नितांत आवश्यक है। यह कहना व्यर्थ है कि एकेडेमी जो कुछ कार्य कर चुकी है उस पर किसी भी संस्था को उचित गर्व हो सकता है। सर्व-साधारण का ध्यान इस की ओर केंद्रित करना बहुत आवश्यक इस लिए नहीं है कि इसे अपने कार्यों के प्रदर्शन का अवसर मिले, विल्क इस लिए कि उचित परिमाण में सब की सद्भावना यह प्राप्त कर सके, जिस की कि मेरी राय में वह निस्संदेह अधिकारिणी है।

में एकेडेमी के अविकारियों से अनुरोध करूँगा कि भविष्य में कुछ काल तक के लिए वह लोकप्रिय विषयों पर लिखी हुई सस्ती पुस्तकों के प्रकाशन की ओर ध्यान दें। में यह राय नहीं देता कि ऐसी पुस्तकों के प्रकाशन में एकेडेमी अपना स्टेंडर्ड नीचा कर दे। मेरा मतलब केवल यही है कि पुस्तकों का दाम कम रखने से अधिक संख्या में जनता इन्हें अपना सकेगी। मुझे यह जान कर प्रसन्नता हुई है कि इस दिशा में एकेडेमी ने कार्यारंग कर दिया है और 'होम यूनिवर्सिटी लाइब्रेरी' नामक प्रसिद्ध पुस्तकमाला के ढंग पर प्रकाधित होने वाली पुस्तकों की एक विज्ञान्त निकल चुकी है। इस के साथ ही एकेडेमी यदि "वर्ल्ड्स क्लासिक्स" जैसी पुस्तकमाला के आदर्शों के अनुसार कम दाम पर एक और पुस्तक-माला प्रकाधित करने का काम उटा ले जिस में केवल हमारे ही नहीं बल्लि विदेशी

सर्वश्रेष्ठ पुराने लेखकों की अमर कृतियों का प्रकाशन संभव हो सके तो वड़ा अच्छा हो। हमें यह मानना ही पड़ेगा कि पिंचम के संपर्क के कारण हमारे देशवासियों में पाश्चात्य साहित्य में जो कुछ सर्वश्रेष्ठ है उस को पढ़ने, समझने और उस से लाभ उठाने की प्रवल आकांक्षा उत्पन्न हो गई है। इस प्रकार की सर्वसाधारण की युक्तिसंगत माँग का पूरा होना हम दैव के ऊपर नहीं छोड़ सकते और एकेडेमी जैसी संस्था का ही यह काम है कि वह जनता के लिए केवल अच्छी-अच्छी पुस्तकें ही न चुने विलक उन की आवश्यकताएँ पूरी करने के लिए अच्छे-अच्छे अनुवाद भी प्रकाशित करे।

एक और कार्य, जिस के प्रति एकेडेमी के अधिकारियों का गंभीर ध्यान में आकृष्ट करना चाहता हूँ, है दोनों भाषाओं में प्रतिवर्ष प्रकाशित होने वाले सत्साहित्य की विशद समीक्षा। प्रतिवर्ष प्रेस से निकलने वाले अतिकाय साहित्य में से विना मुफ़्त में पैसे वरवाद किए हुए पढ़ने योग्य साहित्य को चुनना सब का काम नहीं है, और एकेडेमी जैसी संस्था का कर्त्तव्य है कि वह सच्चे मार्ग-प्रदर्शक की भाँति लोगों को इस में सहायता दे। एक उपाय मार्ग-प्रदर्शन तथा उचित साहित्य के उत्पादन का यही है कि जनता के सामने आने वाली पुस्तकों पर वह निप्पक्ष और आलोचनात्मक सम्मति देती रहे। इस से केवल उचित पुस्तकों के प्रचार में ही सहायता नहीं मिलेगी विलक इस प्रकार के साहित्य के नियंत्रण में भी सहायता मिलेगी जो जनता को कुरुचि की ओर खींचता है। इस तरह की वार्षिक रिच्यू से हमारे प्रांत के सर्वसाघारण तथा निजी पुस्तकालयों को भी पुस्तकें चुनने में वड़ी सहायता मिलेगी जिन के सामने सदा यह कठिनता रहती है कि वह किस प्रकार की पुस्तकों का संग्रह करें। पुस्तकों के संबंध में जानकारी सूव्यवस्थित-रूप से वितरित करने की व्यवस्या हिंदी और उर्द साहित्य-जगत में अभी तक नहीं हुई है और मेरी राय में इस काम को उठाने के लिए एकेडेमी ही सब से अधिक उपयुक्त संस्था है। बल्कि सब से अच्छा तो यह होता कि एकेडेमी अपने जीवन के प्रयम दस वर्ष के काल में प्रकाशित होने वाले साहित्य के संबंध में भी एक विशद पुस्तक-विवरण प्रकाशित कर देती।

पुस्तक-विवरण के प्रकाशन के साथ ही साथ एक और काम जो हाथ में लेना चाहिए यह है कि एकेडेमी अपने पुस्तकालय का प्रहले से कहीं वड़े पैमाने पर निर्माण करे। मुझे यह मुन कर वड़ा दुःख हुआ कि अयोमाय के बारण गत चार वर्षों से एकेडेमी अपने पुस्तकालय में विशेष वृद्धि नहीं कर सकी है। एकेडेमी का। जैसा नाम है उस के अनुसार इसे केवल कुछ पुरानी पुस्तकों से ही संतोप नहीं कर लेना चाहिए, विल समय के सार्य-साथ इस की वृद्धि होती चलनी चाहिए। प्रतिवर्ष प्रकाशित होने वाली हिंदी की हुँ इंद्र की जरूरी पुस्तकों की एक-एक प्रति इस की आलमारियों में होनी चाहिए। एकेडेमी के लिए एक ऐसे ही पुस्तकालय की आशा सर विलियम मैरिस ने १९२७ में इस के उद्घाटन के समय की थी। उन्हों ने कहा था, "मैं चाहता हूँ कि, यदि आवश्यकता हो तो झानून द्वारा, हिंदी और उर्द्र की प्रत्येक प्रकाशित पुस्तक की एक प्रति का एकेडेमी में आना अनिवार्य कर दिया जाय, और इस प्रवंध तथा अपने सुचार पर्यवेक्षण द्वारा एकेडेमी के लिए यह संभव हो सकेगा कि उस के पुस्तकालय में हिंदी उर्द्र की सभी अच्छी पुस्तकें मिल सकें।" प्रांत भर के लिए एक ऐसे पुस्तकालय की आवश्यकता इतनी अधिक है कि इस संवंध में विशेष कहना व्यर्थ है। मैं एकेडेमी के अधिकारियों से चाहूँगा कि वह इस प्रकार की व्यवस्था के लिए सरकार से अनुरोध करें जिस से कि इस प्रांत में प्रकाशित हिंदी-उर्द् की प्रत्येक पुस्तक की एक-एक प्रति एकेडेमी में भेजी जाय। और फिर यह अपनी सालाना आय से अपने संग्रह को और बढ़ा कर अपना पुस्तकालय भरा-पूरा रख सकती है।

एक वात और है जिस के प्रति में खास तौर से एकेडेमी के अधिकारियों का ध्यान आकृष्ट करना चाहता हूँ। इस समय हमारे ग्रामीण भाइयों के उपयुक्त साहित्य-प्रकाशन की नितांत आवश्यकता है। उन के लिए केवल ऐसी पुस्तकों की ही आवश्यकता नहीं है जिन से उन को आधुनिक काल में मनुष्य द्वारा उपाजित ज्ञान की जानकारी हो सके बिल्क ऐसी पुस्तकों की भी जो कि उन की व्यक्तिगत आवश्यकताओं की पूर्ति करें अर्थात जो केवल मनोरंजन के लिए पढ़ी जायें। मेरी समझ में है तो यह काम बढ़ा ही किटन। इस के लिए विशेष योग्य व्यक्तियों के काम में लगाने की आवश्यकता होगी। परंतु हमारे समाज में लोकतंत्र की जो शक्तियाँ इस समय काम कर रही हैं उन की ओर से हम कव तक आँखें मूँदे रहेंगे? साहित्य अब कुछ इने-गिने लोगों तक ही परिमित नहीं रह सकेगा और न रहना ही चाहिए। जिस आवश्यकता की ओर में आप का ध्यान आगृष्ट कर रहा हूँ उस के प्रति हम अब अधिक काल तक उदासीन नहीं रह सकते। सर विलियम मेरिस ने अपने भाषण में गश्ती और ग्राम्य-गुस्तकालयों के प्रोत्साहन तया उन में रखने योग्य साहित्य-सृजन की आवश्यकता पर जोर दिया था। मेरी राय में इस समय यह आवश्यकता कई गुना वढ़ गई है, और यदि प्राचीन ग्राम्य-साहित्य के आधुनिक हिंदी में

स्पांतरद्वारा तथा देहातों म वसने वालों के उपयोगी नवीन साहित्य-निर्माण द्वारा हिंदु-स्तानी एकेडेमी इस काम में अग्रणी हो सके तो सचमुच वड़ा काम हो। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए एकेडेमी मौजूदा साहित्य का सिंहावलोकन कर इस काम के उपयुक्त पुस्तकें खोज सकती हैं और गश्ती तथा ग्राम्य-पुस्तकालयों के प्रवंधकों तथा इस दिशा में काम करने वाले अन्य लोगों के लाभार्य ऐसी पुस्तकों की एक सूची बना सकती है।

यदि एक ओर लोकतंत्र की भावना के प्रसार के कारण साहित्य को साधारण से साधारण मनुष्य की पहुँच के अंदर आने योग्य वनाने के उपाय सोचे जा रहे हैं, तो दूसरी ओर राजनीतिक एकता बढ़ने से भौगोलिक न्याय से देश भर के लिए एक समान भाषा निर्धारित करने का प्रश्न भी हमारे सामने उपस्थित होता है। एकेडेमी के गत वर्ष बाले साहित्य-सम्मेलन के अधिवेशन के वार्स समग्र देश भर के लिए एक भाषा के प्रश्न को ले कर बहुत से मत-मतांतर प्रगट किए जा चूके हैं। देश भर में अनेक प्रांतों से विभिन्न भाषाओं के पक्ष में राष्ट्र-भाषा के दावे पेश किए गए हैं। इन में हिंदी या उर्दू का पक्ष सब से प्रवल है। व्यक्तिगत रूप से मैं इस स्थिति से बिल्कुल चितित नहीं होता। मैं समझता हूँ कि इन दोनों में से किसी एक के भी समर्थक को अपनी भाषा को, अपर वर्ग के लोगों के समझने योग्य बनाने के लिए बिवश होना पड़ेगा—यदि वह हृदय से अपनी भाषा को राष्ट्रभाषा बनाने का प्रयत्न करता है। और इस प्रकार स्वतः दोनों भाषाओं का पार्यक्य उत्तरोत्तर रूप से नगण्य होता जायगा। यदि हिंदी या उर्दू को सचमृत्व राष्ट्रभाषा होने का गौरव प्राप्त करना है तो इन्हें अपनी शैली को सरल, सुवोध और सीवी-सादी बनाना पड़ेगा, जिस से दोनों पार्थक्य की ओर न वढ कर एकता की ओर वढें।

इस प्रश्न के प्रचार वाले पहलू से हुम एकेडेमी वालों का कोई संबंध नहीं है, हमारा संबंध केवल इस के व्यावहारिक और अधिक महत्वपूर्ण पहलू से है, और वह है इन दोनों भाषाओं के लिए एक ऐसी लोकप्रिय शैली का विकास जिस से भाषा के स्वाभाविक सींदर्य और लालित्य को अक्षुण्य बनाए रखते हुए वह सब प्रकार के विचार-विनिमय का साधन हो कर दोनों ही भाषाओं के लेखकों और पाठकों के बोधगम्य हो सके। यह काम धीरे-धीरे ही होगा और अंत में चाहे यह उद्देश्य सिद्ध न भी हो तो भी इस दिशा में किया गया प्रयत्न व्ययं नहीं जायगा क्यों कि इस से कम से कम इतना तो अवश्य ही होगा कि दोनों भाषाओं में वर्तमान प्यक्तरण की प्रवृत्तियों को तो प्रोत्साहन न निलेगा, जिस का कि वड़ा बुरा प्रभाव हमारे सामाजिक जीवन पर पड़ रहा है। यहीं पर एकेडेमी की भाषा-संबंधी नीति के संबंध में जो भ्रांतियाँ फैली हैं उन्हें दूर कर देना चाहता हूँ। इस संबंध में मैं सर विलियम मैरिस की एकेडेमी के उद्घाटन करते समय वाली वक्तृता से अधिक विश्वास-योग्य कोई प्रमाण नहीं दे सकता। उन्होंने कहा था—

"गवनंमेंट का वह प्रस्ताव जिस ने एकेडेमी को जन्म दिया है, हिंदी और उर्दू को इन प्रांतों की यमज (जोड़ुआँ) भाषाएँ मानता है और हिंदुस्तानी के संभवतः अवैज्ञानिक पर साथ ही अति उपयुक्त नाम से दोनों को अपने अंतर्गत करता है।"

आगे चलकर फिर आपने कहा है-

"यदि हिंदी और उर्दू को उन्मित के शिखर पर पहुँचना है तो दोनों को अपने स्वाभाविक विकास-स्रोत से ही चलना होगा। पर साथ ही साथ इस की प्रतिक्रियाओं के प्रति भी हमें साववान रहना पड़ेगा। भय यह है कि साहित्यिक लाभ जितने भी हों वह सार्वजिनक हानियों के आगे नगण्य हो सकते हैं। भाषाओं की विरोधिनी प्रवृत्ति के कारण उत्तर भारत के हिंदू और मुसलमानों में भेद-भाव बढ़ना यों भी कोई कल्याणकारी वात नहीं है, पर यदि राजनीतिक उद्देश्य से प्रेरित हो कर जान-वूझ कर इस पार्यक्य के बढ़ाने का प्रयत्न किया जाय तो मैं इस कार्य की देशद्रोह के रूप में निदा करने को तैयार हूँ। यह विषय कुछ ऐसा अनोखा है जिस की कोई परिभाषा नहीं हो सकती है और न कोई नियम ही रक्खे जा सकते हैं। जिन का इस प्रश्न से संबंध है उन सब के विवेक और सुबुद्धि पर ही इस प्रश्न को छोड़ देना होगा। प्रत्येक हिंदू लेखक को यह आदर्श सामने रखना चाहिए कि वह मुसलिम पाठकों तक पहुँचने की आकांक्षा रखता है और प्रत्येक मुसलिम लेखक को हिंदू पाठकों को ध्यान में रखना चाहिए।"

जनत उद्धरणों से यह स्पष्ट है कि हिंदुस्तानी एकेडेमी में हिंदी और उर्दू दोनों ययोचित रूप से स्त्रीकृत हैं और यह भी स्त्रीकृत है कि दोनों को स्वाभाविक विकास का अवसर देना चाहिए, और साय ही साय संस्था की यह हार्दिक अभिलापा रही है कि दोनों भापाओं में सद्भावना वनी रहे। इन वातों से एकेडेमी की भापा-संबंधी नीति भलीभीति स्पष्ट हो जाती है और इस में कहीं भूलावे की गुंजाइदा नहीं रह जाती।

एक समान भाषा के विकास में वह लोग कोई विशेष बाघा नहीं पहुँचाते जो हिंदी या उर्दू को अपनाने के लिए हठ करते हैं क्योंकि यह तो केवल नामकरण का अगड़ा रह जाता हैं, जो कि आसानी से हल किया जा सकता है। सचमुच भय उन लोगों से हैं जो राजनीतिक या सांप्रदायिक उद्देश्यों से प्रेरित हो कर दोनों भाषाओं को संस्कृत का अरबी-फ़ारसी के बोझ से दवाते चले जाते हैं। इस स्थिति को हमारे एकेडेमी के अव्यक्ष माननीय तेज बहादुर सप्रू ने भलीमाँति पहचाना है, और जुलाई सन् १९३४ की 'हिंदुस्तानी' में एक सुंदर लेख द्वारा आप ने इस प्रवृत्ति की उचित समालोचना भी की है। मैं आशा करता हूँ कि एकेडेमी की नीति के संचालक सब प्रकार से इस प्रवृत्ति को रोकते हुए दोनों भाषाओं के बीच सद्भावना दृढ़ करने के उपाय ढूँढ़ निकालेंगे।

मेरी समझ में इस का एक उपाय है हिंदी और उर्दू की एक साधारण मूल-शब्दा-वली (ऐसे शब्दों की सूची जो साधारणतः सब विचार प्रगट करने के लिए पर्याप्त हो) का संग्रह प्रकाशित करना। दोनों का व्याकरण तो समान है ही, साथ ही शब्द-भंडार भी दोनों का बहुत कुछ समान है। इस प्रकार के समान शब्दों का प्रकाशन एकता की भावना को बढ़ावेगा। रह गए वैज्ञानिक और पारिभाषिक विषयों से संबंध रखनें वाले शब्द सो ये सर्वसम्मित से गढ़े जा सकते हैं। इस का फल यह होगा कि एक काफ़ी बड़ा शब्द-भंडार प्रस्तुत हो जायगा जिस से कि आवश्यकतानुसार दोनों के लेखक, लाभ उठा सकते हैं।

में इस वात को स्वीकार करता हूँ कि दो विभिन्न लिपियों का प्रचलन स्थिति को और भी उलझन में डाल देता है। एक साधारण लिपि होती तो दोनों के भेद-भाव आप ही आप बहुत-कुछ दूर हो जाते। फिर भी हमें यह स्मरण रखना चाहिए कि भापा के रूप और लिपि में कोई अनिवार्य संबंध नहीं होता, दोनों दो जुदा चीजों हैं। इस सम्मेलन में पढ़े जाने के लिए जो निबंध आए हैं उन में से कुछ इस प्रश्न तथा इस से संबद्ध विपयों पर लिखे गए हैं और उन के पाठ के समय इस विषय पर आप को विचार और तर्क का अवसर मिलेगा। मैं आप के निर्णय का पहले से अटकल नहीं करना चाहता। यहाँ पर में केवल इतनी आशा प्रगट करता हूँ कि आप इन प्रश्नों पर व्यावहारिक पहलू को दृष्टि में रख कर तथा सर विलियम मैरिस के आशा से दूर न जाते हुए हो बहस करेंगे।

सन्जनो, मैं और अधिक आप का समय नहीं छेना नाहता। गंभीर प्रश्नों पर आप को इस समय विचार करना है, ऐसे प्रश्न जिन के ठीक हल करने पर ही आप के साहित्य और समाज का कल्याण संभव है और मुझे तिनक भी संदेह नहीं आप अपने और इस संस्या की प्रतिष्ठा के अनुरूप ही अपने निर्णय करेंगें।

# २--हिंदी-विभाग के सभापति

# रावराजा रायवहादुर पंडित क्यामविहारी मिश्र का भाषण

सभापति महोदय, भाइयो और वहनो!

प्रदिशनी के संवंघ में अपनी एकेडेमी की इस बैठक में में आप महाशयों का स्वागत करता हूँ। आशा है कि हमारी यह बैठक भी गत वर्ष के समान ही सफल होगी। मैं आज हिंदुस्तानी एकेडेमी के विषय में कूछ जानने योग्य वातें आप के सामने उपस्थित कर के तव क्षागे बढ़ना चाहता हैं। इस का जन्म २२ जनवरी १९२७ में प्रकाशित गज़ट के प्रस्ताव से हुआ। तत्कालीन शिक्षा-सचिव माननीय डाक्टर राय राजेश्वर बली ने यह घोपणा की कि उन्हों ने सरकारी वजट में एकेडेमी के लिए २५०००) रु० का प्रवंध कर दिया है। वाप ने वपने समय में साहित्य, संगीत और कला इन तीनों को प्रोत्साहन दिया। अनंतर १० मार्च १९२७ को प्रांतीय लाट हिज एक्सिलेंसी सर विलियम मैरिस द्वारा इस का उद्घाटन हुआ। इस संवंघ में लाट महोदय तथा शिक्षा-सचिव ने जो भाषण किए वे वड़े सारगभित और पांडित्यपूर्ण थे। इस संस्था की रजिस्टरी भी नियमानुसार हो गई है, और यह एक पूर्ण नैतिक व्यक्ति है। इस का उद्देश्य साहित्योन्नित है। इस के लिए यह उत्क्रप्ट ग्रंयों के रचयिताओं को पारिश्रमिक या पुरस्कार देती आई है तथा नवीन मौलिक ग्रंथों या अनुवादों के रचे जाने का भी प्रवंघ करती आई है। . जिन विषयों पर अभी तक उत्कृष्ट ग्रंथों का उर्दू या हिंदी में अभाव था या है, उन पर यह संस्या विशेष घ्यान देती बाई है, तथा उत्कृष्ट विषयों पर व्याख्यानों की भी वृद्धि इस के द्वारा हुई है।

इस के संगठन में कांसिल और कार्यकारिणी समिति की प्रतिष्ठा है। समिति के दो सदस्य कांसिल चुनती है तथा सात सरकार की ओर से निर्वाचित होते हैं। इस ने अब तक प्रायः ५० वृहत् और प्रामाणिक ग्रंथ तैयार किए हैं। हिंदी और उर्दू दोनों भाषाओं पर इस की सम-भाव से दृष्टि रहती है। एकडेमी यह भी चाहती है कि हिंदी से संस्कृतपन तथा

उर्दू से अरवी-फ़ारसी-पन हट कर ये दोनों भाषाएँ अपने वास्तविक एक्य को प्राप्त हो कर अधिक लोकोपयोगी, अथच व्यापक वनें। इस प्रश्न के विषय में आगे बैठकों में कुछ विशेष कथन होगा ही। इस प्रश्न के उचित-रीत्या निर्णीत होने से न केवल भाषा की व्यापकता वढ़ेगी, वरन् देश में प्रायः एक हजार वर्षों से स्थापित हिंदू मुस्लिम भेदों में भी वहत कुछ कमी आवेगी, जिस से देशोन्नति में भारी सहायता मिलेगी। एकेडेमी द्वारा प्रकाशित निम्न ग्रंथ मुख्य महत्ता-युक्त है:--महामहोपाच्याय डाक्टर गंगानाथ झा लिखित 'कवि रहस्य'; डाक्टर वेणीप्रसाद लिखित 'हिंदुस्तान की पुरानी सभ्यता'; महामहोपाच्याय राय वहादूर गीरीशंकर हीराचंद जी ओझा लिखित 'मध्यकालीन भारतीय संस्कृति'; मौलाना सैयद सुलैमान नदवी लिखित 'अरव और भारत के संबंध'; डाक्टर गोरखप्रसाद लिखित 'सीर-परिवार'; विश्वेश्वर नाथ जी रेउ लिखित 'भोजराज'; एन० सी० मेहता महोदय लिखित 'भारतीय चित्रकला'; राय वहादुर लाला सीताराम लिखित 'अयोध्या का इतिहास ' आदि। एकेडेमी तीन ग्रंथमालाएँ तथा हिंदी और उर्द् की एक-एक तिमाही पत्रिका भी निकालती है, जिन में बड़े महत्व के लेख रहते हैं। इस ने एक नई पुस्तकमाला की भी घोषणा की हैं जिस में, साहित्य, विज्ञान, इतिहास, कला, दर्शन आदि की समान आकार-प्रकार की सर्वसाघारण के जानने योग्य एक ही प्रकार की उच्चता और विद्वता-पूर्णं ग्रंथ निकला करेंगे। इस से इस माला की लोकप्रियता विशेष होगी, ऐसी आशा है।

एकेडेमी ने अब तक आठ महाशयों को उत्कृष्ट ग्रंथों के लिए पाँच-पाँच सी रुपयों के पुरस्कार भी दिए हैं। हिंदी और उर्दू के भारी काव्य-संग्रह भी निकाले जा रहे हैं। तन् १९३० से जो हिंदी और उर्दू की तिमाही पित्रकाएँ निकल रही हैं, उन के संपादक रामचंद्र जी टंडन तथा मीलवी असगर हुसैन साहव जैसे प्रसिद्ध विद्वान् हैं। (बहुत खेद है कि मीलवी असगर हुसैन साहव का हाल में परलोक-यास हो गया है।) हमारे पुस्तकालय में सात हजार से अधिक ग्रंथ हैं और उसी के साथ एक वाचनालय भी लगा है, सो ये ग्रंथ सर्वसाधारण को वहीं वांचने को भी उपलब्ध हैं। एकेडेमी ने चार साहित्य-सम्मेलन भी किए हैं। इन कुछ वपीं से सरकारी आय के संकुचन से एकेडेमी के प्रति सरकारी सह्यता में बड़ी कमी आ गई है, जिस से हमारे कई उपयोगी कार्य स्थितत हैं। फिर भी यह संस्था यथासाध्य साहित्यक उन्नति में प्रवृत्त रहती है। आशा है कि समय के साथ इस की उपयोगिता, मनोहरता, चारता आदि में उचित अभिवृद्धि होती रहेगी।

हिंदी भाषा का इतिहास देखने से प्रकट है कि इस के चलन का पहला प्रमाण सातवीं शताब्दी में मिलता है। तब से चंद-पूर्व प्रायः सन् ११५० तक, लोक में हिंदी का प्रचार वढ़ता रहा किंतु साहित्य में अपभ्रंश-प्राकृत का अधिक मान रहा। अनंतर रासो और उत्तर-प्रारंभिक काल (प्रायः सन् १३८७) तक हिंदी साहित्य में भी व्याप्त हो गई और अपभ्रंश का चलन देश में तो रह गया ही न था, साहित्य से भी उठ-सा गया। हमारा साहित्य काव्यग्रंथों से उठा था जैसा कि प्रायः होता है, किंतु इस काल-पर्यंत गद्य का भी प्रचार होने लगा। अनंतर सन् १५०३ पर्यंत देश में साहित्य और धार्मिक उपदेश दोनों का चलन और मान बहुत अच्छा बढ़ा, जिस से हमारे हिंदू समाज ने प्रायः ३०० वर्षों से पद-दिलत होने पर भी अच्छी दीप्ति दिखलाई। अनंतर १५०३ से १५७३ तक सूरकाल रहा और हम ने वैष्णव महात्माओं द्वारा भजनों के साथ अपने साहित्य को समर्थ-रूप में पाया। उस काल तक वह इतनी उन्नित कर बाया था कि अन्य भाषाओं तक के उत्कृष्ट साहित्य का सामना कर सकता था। आगे १६२३ तक तुलसीकाल रहा, जिस में हमारे यहाँ भजनों की चाल कम पढ़ गई और विविध विषयों के फैलाव से कविता ने भारी दीप्ति पाई, विशेषतया गोस्वामी तुलसीदास के प्रयत्नों से।

इस के पीछे १८३२ पर्यंत कलाकाल की महत्ता प्रायः दो सो वर्षों तक रही। इस काल हमारी कविता ने शृंगार और वीरकाव्य तथा भाषा के शाब्दिक शृंगार को पुष्ट किया, अर्थात् उस में भाव और भाषा दोनों अलंकृत हुईं। इसी लिए हम ने इसे अलंकृत-काल कहा है। अनंतर १८३२ से १८६८ तक हमारे यहाँ परिवर्तन-काल माना जाता है और इस के पीछे वर्तमान काल।

वेद-पूर्व का हाल वेदों के वर्णनों अयच मोहंजोदड़ो और हड़प्पा की खोदाई से प्रकट होता है। उस काल तक यहाँ वैभव, विद्या, वृद्धि आदि से इतर व्यक्तियों में किसी सामाजिक वड़ाई-छोटाई का प्रमाण नहीं मिलता। वैदिक विजय से आयों और अनार्यों में वर्णभेद स्थापित हो कर सामाजिक विभेद की पहली वल-विनाश-कारिणी नींव पड़ी। अनंतर ब्राह्मण एवं सूत्रकाल में सामाजिक मिश्रण के अंकुर दिखे और तब वैदिक विजय की मौनि वौद्धकाल में हमारे यहाँ दूसरी क्रांति का युग आया। चाहे बौद्धमत की दया-वाहुल्य से हो या नम्राट् अशोक के कुप्रबंध से, भारत में इस काल निर्वलता आई तथा दूसरी धानाब्दी बीठ सीठ से छठवीं तक यहां सीदियन, शक, कुशान और हुण नाम्नी चार विजयिनी

धाराएँ आ-आ कर-न्यूनाधिक काल के लिए विविध प्रांतों में शासिका हुई, किंतु इन से समाज में कोई अंतर न पड़ा और ये हिंदू समाज में मिलती रहीं। मुसल्मानों के आने से पहले-पहल भारत का प्रचंड शत्रु सामाजिक भेद प्रकट हुआ और हमारे साहित्य ने धर्म एवं शौर्य के कथन-वाहुल्य से पराजित हिंदू समाज को सवलएवं संगठित करने का प्रयत्न किया। उस काल एक प्रकार से धार्मिक और सामरिक साहित्य ही हिंदुओं के लिए देशप्रेम का साधक था। हिंदू-मुस्लिम अंतर मोग़ल साम्राज्य के समय वहुत कुछ घट गया और औरंगजेव के पूर्व हमारा साहित्य मोग़ल विलासिता से भी प्रोत्साहन पा कर वाममार्गस्य धार्मिक भावों की आड़ में खासा शृंगारिक विवरण दिखलाता है। औरंगजेव के समय से धार्मिक असहिष्णुता के कारण फिर हिंदू-मुस्लिम युद्धारंम हुआ, जिस से इन दोनों के वलहीन हो जाने से बिटिश साम्राज्य स्थापित हुआ। अंतिम मोग़ल-काल में हिंदुत्व की भारी जागृति हो कर वही देश-प्रेम के रूप में साहित्य-क्षेत्र में भी अवतीर्ण हुआ। यद्यपि इस वींधे देश-प्रेम से समय पर हिंदू-मुस्लिम दोनों गिरे।

मोग़लों के समय तक हमारे यहाँ धार्मिक से इतर कोई ऊँच-नीच का सामाजिक या जातीय प्रश्न न था। भारतीय व्यापार का हिंदू, मुस्लिम दोनों उचित रीति पर समर्थन करते थे और दोनों पूरे भारतीय यहाँ तक हो गए थे कि अकबर क्या औरंगज़ेब तक के समय में हिंदू सेनापित स्वयं काबुल पर आक्रमण करने भेजे गए, जो उन्हीं की वलायत थी। औरंगज़ेब शिवाजी तक को युद्धार्थ उघर भेजना चाहते थे। जो हिंदू मुसल्मान हो जाता था, उस का मान किसी भी मुस्लिम से कम नहीं रहता था। जहाँगीर, शाहजहाँ और दारा की माताएँ तक हिंदू थीं और आगरे के शाही महल तक में महाबीर का मंदिर बना। मुस्लिम सिण्ता का यह सर्वोत्कृष्ट प्रमाण है।

मोग़लों के राज्य-पर्यंत हमारे साहित्य में भारतीयता का प्रश्न कभी न उटा और भारतीय स्वराज्य के प्रतिकूल केवल धार्मिक विश्वाट् का प्रश्न था, और कोई नहीं। यह भी अकवर से शाहजहाँ तक के समय में छुप्त हो गया था। यही दशा यहुत कर के १८३२ पर्यंत स्थापित रही, जितना कुछ व्यापारिक गड़बड़ बंगाल आदि में ईस्ट इंडिया कंपनी द्वारा भारत के प्रतिकूल चला था, उस का पूरा फल भारत ने न जान पाया था और न उस का प्रभाव तत्कालीन साहित्य में आया।

१८३२ से १८६८ तक जो परिवर्तन काल हुआ, उस में पाश्चात्य जीवन-होड़ का

प्रभाव हुनारे यहाँ फैलने लगा और भारत की पराधीनता व्यक्तिगत न रह गई वरन् सारे ग्रेट ग्रिटेन देश का राज्य भारत पर संस्थापित हुआ। वाणिज्य का भी ह्रान होने लगा। स्त्रियों, धर्म आदि संवंधी जो लत्याचार कभी-कभी हो जाया करते थे, वे एक दम वं द हो गए, लूट-खसोट का नाम न रहा और शांति पूर्णतया स्थापित हुई, किंतु इसी के साथ भारतीय व्यापार गिर गया और धन के विदेश जाने से वरकत की कमी समझ पड़ने लगी, जिस से तथा सारे देश की राजनीतिक अवनित से देशप्रेम की प्रचंड रूप से जागृति होने लगी, जो दिनों दिन प्रवल पड़ती गई। विदेशियों में जो दोप न थे वे भी वहुतों को समझ पड़ने लगे। नए भारतीयों को प्राचीन गड़वड़ों का अनुभव न होने से उन के चित्तों पर अंग्रेजी राज्य हारा उन बुराइयों के मिटने से कोई आभारीपन न रह गया और योरोपियनों की योग्यता अथच विदेशी राज्य के कारण समझा हुआ उन का अनुचित मान हजारों देशियों को कुढ़ाने लगा। इन सब वातों के प्रभाव अब किंवता में भी देख पड़ते हैं, यद्यिप ऐसे विचार वाले मनुष्यों की संख्या अभी पूरी जनसंख्या के पड़ते में बहुत कम है। ऐसे भाव १८६८ तक कुछ-कुछ और १९२० के पीछे अधिकता से देख पड़ते हैं।

१८२५ ते यहाँ गद्य की उन्नति प्रारंभ हुई जो समय के साथ बढ़ती आई है। कुछ काल से ब्रजभावा के सामने खड़ी बोली की महिमा बढ़ रही है। ब्रजभावा के भाव, उपमायें आदि बहुत दिनों से जैसे के तैसे ही चल आते हैं, जिस से नवीनता की कमी से उन में अलंगिक आनंद प्रदान की शक्ति कम रह गई है। इचर खड़ी बोली में भावा-परिवर्तन के साथ भाव-परिवर्तन भी आधिक्य से हो रहा है और लोग उमर खैयाम, शैली, कींट्स, कबीर, टैगोर आदि के विचारों को बहुत कुछ बढ़ा कर छायावाद की ओर तीव्र गित से जा रहे हैं। जहाँ ब्रजभावा में कथन की साँची बहुत कुछ सुगम हो गई थी और रचनाओं में नए भावों की बमी से उन के समझने में कोई भी कठिनता न थी, वहाँ खड़ी बोली में इतने भाव भरे जाते हैं कि बहुत बशाओं में कथित सब्दों में वे समाते ही नहीं, और अर्थ जियर चाही उपर ही मुड़ने लगता है। जिन कवियों की भावा भावों के आधिक्य और हूर की कौड़ी लाने के उदाम प्रयत्नों से अर्थ व्यक्त करने में असगर्य सी हो गई है, उन की रचनाओं में अलीक्कानंद की कमी हो जाती है। समालोचकों ने इस की निदा भी आधिक्य से की, जिस से थोड़े ही दिनों से अब इस का चलन कमी पर है और खड़ी बोली की रचना बहुत कर के समझने योग्य होने छगी है। खड़ी बोली में मुक्तकों की रीति पर कविता प्रायः होती है,

किंतु जहाँ प्राचीन काल में एक ही एक पद्य के मुक्तक होते थे, वहाँ अब कई-कई पृष्ठों के होते हैं, अथच रचना में प्रायः भारी कथा-प्रसंग नहीं होते। जहाँ दो-चार ऐसे ग्रंथों में कथाएँ कही भी गई हैं, वहाँ रामायण आदि की भाँति सिलसिलेवार कथा न कह कर किंविनण प्रायः साहित्यिक छटा मात्र दिखलाने का प्रयत्न करते हैं, जिस से कथा का डोर पूरा नहीं बैठता और रचना से मुक्तकपन की हवा नहीं हटती। फिर भी अभी तक बढ़ता-पूर्वक सम्मति देने अथवा मत-स्थापन का समय नहीं आया है, क्योंकि खड़ी वोली की रचना-प्रणाली अत्यिक नवीन होने से अभी उस का कोई ढचर नहीं बैठ पाया है। आशा है कि समय पर उन्तित करते हुए नवीन भावपूर्ण किंतु वर्णनपूर्णता अथच अर्थव्यक्त का स्वाद लिए हुए वह नाटकों आदि के समान कथा भी सुचारुरूपेण कहने लगेगी। नाटकों की उन्तित हुई है तथा उपन्यासों और छोटी कथाओं की भी। प्रवंबों की अभी कुछ कमी है। उन का भी प्रभाव वढ़ रहा है और विविध विपयों के वर्णन तो खूब ही बढ़े हैं, विशेपतया गद्य में। ब्रजभापा भी अभी तक चल रही है किंतु खड़ी बोली के सामने उस का पाया दवता हुआ देख पड़ता है।

कुल वातों पर विचार करने से देख पड़ता है कि हमारी हिंदी में इन पचास-साठ वर्षों के अंदर बहुत अच्छी उन्नित हुई है। देश में इस के पठन-पाठन की प्रणाली भी अच्छी चली है और बढ़ती जाती है। यद्यपि दर्शन, विज्ञान आदि के टकसाली सर्वमान्य ग्रंथ अभी नहीं हैं, तथापि सूत्रपात सभी वातों का हो चुका है और देशोन्नित के तथि हिंदी के ऐसे विभागों की भी उन्नित अवश्यंभावी है। जिन-जिन कलाओं, व्यापारों, विद्या के विभागों आदि का चलन देश में होता जाता है, उन के ग्रंथ भी हिंदी में बनते हैं और समय तथा उन्नित के साथ अधिकाधिक बनेंगे। आशा है कि हमारी यह सभा भी इन विपयों की वृद्धि के उपाय सोवेगी।

### ३---जेनरल सेक्रेटरी डाक्टर ताराचंद का भाषण

मेरा पहला कर्तव्य यह है कि मैं हिंदुस्तानी एकेडेमी की तरफ़ से डानटर राय राजेश्वर वली साहव को धन्यवाद दूं। यह आप सब को मालूम है कि इन दिनों चुनाव की तैगारी बड़े जोर से हो रही है और जो चुनाव में भाग ले रहे हैं उन का सारा समय इस के मंबंध के कामों में लग रहा है। इस के अलावा भी राय नाहब के जिम्में इतने अीर बंबे हैं, िक उन से बहुत कम फ़ुरसत मिलती है। इन दिक्क़तों के होते हुए भी आप ने हमारी प्रार्थना को माना और एकेडेमी के लिए समय निकाला इस के लिए हम आप का सच्चे दिल से शुक्रिया अदा करते हैं।

सव जानते हैं कि दस वरस हुए आप ही ने अपने हाथों से एकेडेमी के पौधे को लगाया था। आज आप इसे दस वरस के बाद फिर देख रहे हैं। इस समय में यह बढ़ा और फला-फूला है। दस वरस हुए किन उम्मीदों के साथ इस ने जन्म लिया था; आज उन में से कीन-कीन सी पूरी हुई, कीन सी अभी अधूरी हैं, और कीन सी ऐसी हैं जिन की तरफ़ से हम निराश हैं, इन सब का ब्यौरा थोड़े समय में देना आसान नहीं। हर एक प्राणी जो इस संसार में पैदा होता है जीवन की मंजिलें उसी हालत में सफलता के साथ तै कर सकता है जब उस के अंदर बढ़ने की सकत हो और जब उसे वाहरी दुनिया की ताकतें सहायता दें। वाहरी ताकतों पर तो किसी का जोर नहीं। इन्हों ने हम पर दया और रहम की नज़र भी डाली है और कोब और ग़ज़ब की भी। एकेडेमी को सावन की सुहाबनी रत भी मिली है जब उस ने उन्नति के रास्ते पर लंबे-लंबे पग खागे रक्खे और गर्मी की लूएँ भी नसीब हुईं जिन में उस का कलेवर सूखा वेदम-सा रह गया। हमारी भीतरी सकत का आसरा हमारे आदर्शों पर है। हमारे जीवन का अंदाजा इसी से हो सकता है कि हमारे विचार कितने ऊँचे और उदार हैं, हमारे माव कितने पाक और सुथरे हैं, हमारे इरादे कितने अटल और वलवान् हैं।

जब कोई नई संस्था या नया इदारा नया ख़्याल ले कर सामने आता है तो स्वभाव से ही इस अनजाने अजनवी की तरफ़ लोग पहले अचरज से देखते हैं। फिर कुछ तो उसे विन-बुलाया विन-चाहा मेहमान समझ कर द्वेप करने लगते हैं, कुछ उस से परच जाते हैं; उस में गुण देखते हैं और उसे काम का जान कर अपनाने लगते हैं। ज्यों-ज्यों अजनवीयत दूर होती है कदर बढ़ने लगती है। पिछले दस बरसों में एकेडेमी भी इन पड़ावों से पार हुई है। मेरा अपना यह विचार है कि घीरे-घीरे अब वह जमाना आ गया है कि देश में इस संस्था की जरूरत का अनुभव होने लगा है। पढ़े लिखों और सोच-विचार करने वालों के दिलों में यह खयाल पैदा हो गया है कि जवान और अदब, भाषा और साहित्य कीन की जिदगी के साथ बैंचे है और इन के पालने-पोसने के लिए एक स्थायी संस्था या मुस्तक्रिल इदारे की जरूरत है।

इस जरूरत को हिंदुस्तानी एकेडेमी ने भरसक पूरा करने का जतन किया है। सरमाया कम है, काम वड़ा, काम करने वाले साधारण। फिर भी कितावों से, रिसालों से, इनामों और कान्फ्रेंसों से एकेडेमी ने हिंदी और उर्दू की सेवा की है, और इसं का फल कम से कम इतना तो जरूर है कि हर तरफ़ जगाव है। खोटे-खरे साहित्य को सच्ची कसौटियों पर कसा जा रहा है, भाषा के ममों की गहरी जाँच हो रही है, कविता में नए भावों और नए विचारों का संचार है, विद्या और साहित्य का नया महल मजबूत और गहरी नींवों पर खड़ा हो रहा है। एकता की रेशमी लड़ी जो हिंदुस्तान के विखरे हुए दानों को कौमियत की एक माला में पिरो रही है कितने ही घागों से गुँधी है। इन में भाषा भी एक घागा है जिस की महत्ता किसी से कम नहीं। हमारी एकेडेमी को चाहिए कि फुचड़ों को अलग कर ऐसा सुता घागा तैयार करे जो भारी दानों की तान को भलीभाँति सहार सके।

भाषा के धागे के वाटने और सँवारने का काम कठिन है लेकिन असंभव नहीं। इस के मुत्तअल्लिक़ कुछ उलझनें पैदा हो गई हैं जिन का साफ़ कर देना ज़रूरी जान पड़ता हैं। पहली वात तो यह हैं कि कुछ लोगों का खयाल है कि भाषा बनाने से नहीं वनती वह स्वभाव से वदलती है। इस लिए जान वृझ कर यह कोशिश करना कि एक आमफ़हम भाषा तैयार हो जाय वेकार है। मेरी राय में यह खयाल ठीक नहीं है। भाषा ऐसी क़ुद्रती चीज नहीं जिस पर सोच-विचार का असर न पड़ सके--वह वहुत कुछ तो वनावटी चीज है। हम जितने लफ़्ज़ बोलते हैं उन में से निन्नानवे फ़ी सदी से भी अधिक ऐसे हैं जिन का जीवन आपस के समझीते पर निर्भर है। लफ़्ज तो निशान हैं जिन्हें हम ने मिल कर चुन लिया है। यह निशान हमेशा वदलते रहते हैं कभी एक-साँ नहीं रहते। इस उमूल की मिसालें बहुत सी मिलती हैं। आज हमारे देखते-देखते तुर्क अपनी जवान से अरबी लफ़्जों को निकाल जवान में पुराने तुर्की लफ़्ज भरते जाते हैं । यूनानियों ने थोड़े ही समय में एक नई भाषा बना ली है जिस में साहित्य की कितावें लिखी जा रही हैं। यह भाषा आजकल की वोलियों और पुरानी युनानी के बनावटी मेल से बनी हैं। जर्मनी में लूबर के समय में यानी सोलहवीं सदी में कई बोलियों में साहित्य की रचना होती थी लेकिन सैक्सनी की बोली में लूबर ने बाइबल का तर्जुमा कर इसे ही टकसाली भाषा बना दिया। १९१४ ने पहले जर्मन में बहुत से

फ़ांसीसी और दूसरी लातीनी भाषाओं के लफ्ज मिलजुल गए थे। लड़ाई के बाद जर्मनों ने अपनी भाषा से इन को चुन-चुन कर निकाला और ठेठ ट्यूटन शब्द इस्तेमाल करने लगे। चौसर ने लंदन की वोली को चुना और सब ऐंग्लो-सैक्सन बोलियों ने इस के सामने माथा झुका दिया। इस चौसर की अंग्रेज़ी ने ऐसी उदारता दिखाई कि दुनिया की सब भाषाओं से लफ्ज उघार ले लिए और इन्हें अपने में इस तरह समो लिया कि एक-जान हो गए। इसी उदारता का यह फल है कि छयों महाद्वीपों (वर्रे आजमों) में इस के बोलने वाले मीजूद हैं और आज इन की तादाद और सब भाषाओं के वोलने वालों से जियादा है। हमारी आँखों के सामने नागरी-प्रचारणी सभा नित नए लफ्ज घड़ती है और इन्हें साइंसों की किताबों में इस्तेमाल करती है, और यही शेवा अंजुमने-तरक्क़ी उर्दू ने इख्तियार किया है। इस की इस्तिलाहों की लुगत चंद आदिमयों के मन की घड़त है। यह सब मिसालें बताती हैं कि अगर हम मिल कर कोशिश करें तो कोई वजह नहीं कि एक ऐसी भाषा तैयार न हो जावे जो सारे हिंदुस्तान में आपस के ट्यौहार के काम में आ सके।

दूसरा एतराज जो इस कोशिश के खिलाफ़ किया जाता है यह है कि अगर यह जवान वन भी जाय तो साहित्य या अदव की जवान नहीं हो सकती, ऐसी खिचड़ी भाषा में "साहित्य-रचना का सीष्ठव सर्वया नष्ट" हो जायगा। मुझे अफ़सीस के साथ कहना पड़ता है कि एतराज वे वुनियाद है। हिंदुस्तानी या उर्दू तो अपनी सरिश्त से ही खिचड़ी जवान है शुरू-शुरू में इस के इस्तैमाल करने वाले इसे 'रिखता' कहते ही थे। रेखता का अर्थ है खिचड़ी की तरह मिली-जुली भाषा। कीन कह सकता है कि उर्दू के नजम और नस्य में, गद्य और पद्य में "सीष्ठव", शुस्तगी, नहीं है ? फिर इस सीष्ठव का निर्णय करने वाला कीन है ? लागे चल कर में दिखलाऊँगा कि समय के साथ साहित्य की भाषा में तब्दीली होती रही है। कभी हमारी भाषा में प्राञ्जत और संस्कृत की भरमार दिखाई देती है, कभी फ़ारसी-अरवी की। यह तो रिवाज, चाल, या फ़ैशन की बात है। पसंद की गित वड़ी अनोखी है। दो बादमियों की रुचि एक सी नहीं होती। देखना यह है कि यह मिलवां जवान काम के योग्य है कि नहीं। एतराज करने वाले कहते हैं "किस्से कहानियों तथा साधारण विषयों के लेखों के लिए तो थोड़े परिमार्जन ने यह मापा काम की हो सकती है, शास्त्रीय तथा गंभीर विषयों के लिए यह सर्वया अनुपयुक्त और असमयं है।" अगर इन से पूछा जाय—'क्यों?' तो शायद जवाव मिलेगा कि इस के शब्दों का खजाना काफ़ी मरा नहीं

है। क्या में पूछ सकता हूँ कि हिंदी और उर्दू में सब विद्याओं (इल्मों), शास्त्रीय तथा गंभीर विषयों (इल्मी और संजीदा मज़ामीन) के लिए काफ़ी लफ़्ज़ हैं ? अगर हैं तो यह कोशिश क्यों हो रही है कि संस्कृत और अरवी से पारिभाषिक या इस्तलाही लफ़्ज़ ले कर डिक्-क्षनेरियाँ तैयार की जायेँ ? क्यों नहीं संस्कृत और अरवी की जगह ऐसे शब्द घड़े जायेँ जो उर्दू और हिंदी दोनों में एक-साँ चल सकें ? नए लफ़्ज़ लेने ही हैं तो पेशेवरों से कला-वंतों से लीजिए, न मिलें तो हिंदुस्तानी तरकीवों में ढालिए। हम अंग्रेज़ी इल्मी कितावों से ले कर अपने देश में इल्म फैला रहे हैं। क्या हर्ज है जो अंग्रेजी घातुओं, माद्दों, को हिंदुस्तानी जामा पहना कर अपनी जवान की कमी को पूरा करें? सिर्फ़ अंग्रेजी से नहीं छेना चाहें तो और जवानों से लें, पर इस में क्या आपत्ति है कि हिंदी-उर्दू के लिए एक ही लफ़्ज़ हों ? यह यक्नीन कीजिए कि ऐसे लफ़्ज़ों की वजह से जवान का सीष्ठव नष्ट नहीं होगा। 'सीप्ठव' का आधार केवल लफ़्ज़ नहीं उन का फ़िक्रों में जोड़ है। हर-एक भाषा में कठोर और भद्दी आवार्जे और मधुर और प्यारी व्वनियाँ होती हैं। फ़ारसी पढ़ने वाले संस्कृत के घ, झ, ठ, ढ, ढ़, घ, फ, भ वर्गरा को भहा और सक़ील कहते हैं। संस्कृत पढ़ने वालों को इत्यादि कान पर भारी जँचते हैं। फिर भी जानने वाले فاض و و ق ف غ ع जानते हैं कि दोनों की कविता में सौष्ठव है और दोनों के गुणों का वखान करते हैं। हमारी भाषा में दोनों का मेल है। मिले-जुले शब्दों से इस की सुंदरता कम नहीं होती, बढ़ जाती है। इक़वाल के एक शेर की मिसाल पेश करता हूँ—

> है रीत आशिक़ों की तन मन निसार करना। रोना सितम उठाना और उन को प्यार करना॥

ऐसी मिसालों से हिंदी-उर्दू का साहित्य भरा पड़ा है।

तीसरा एतराज है कि "जो लोग हिंदुस्तानी का पक्ष ग्रहण कर रहे हैं वे अनजान में अपने देश का अनिष्ट साचन कर रहे हैं और दासत्व की शृंखला दृढ़ करने में सहायक हो रहे हैं। यदि इन लोगों को अपने उद्योग में सफलता मिली तो हमारा संसर्ग प्राचीन संन्कृति से छूट जायगा और हम अपने गौरव से पूर्णतया अनभिश रह कर अंधकार में टटोलते हुए आगे वढ़ेंगे और संभव है कि गढ़े में गिर कर अपना अंग भंग कर पैठें।"

मेरा निवेदन है कि एकेडेमी के कुछ भूले-भटके मेंबर ही इस पक्ष को प्रहण नहीं कर रहे हैं बिल्क कुछ और लोग भी उसी मनोर्य को निद्ध करना चाहते हैं। गांधी जी ने अपने अखवार 'हरिजन' में एक लेख लिखा था उस का मंशा यह था कि भापा के संबंध में जो खयाल उन्हों ने साहित्य-परिपद् में जाहिर किए थे उन को साफ़ कर दें। इस लेख में वह लिखते हैं "परिपद् का मक़सद हिंदुस्तान की सारी भापाओं में से अच्छी से अच्छी चीजों का संग्रह कर के उन को देश के अधिक से अधिक लोगों के लिए उस भापा के जरिए सुलभ बनाना है जिस को अधिक से अधिक देशवासी समझ सकते हैं"। इसी लेख की दूसरी क़िस्त में उन्हों ने अपना मतलव और भी साफ़ लफ़्ज़ों में वयान कर दिया है। कहते हैं "हिंदी, हिंदुस्तानी और उर्दू एक ही भाषा के मुखतिलफ़ नाम हैं। हमारा मतलव आज एक नई भाषा बनाने का नहीं है, विल्क जिस भाषा को हिंदी, हिंदुस्तानी और उर्दू कहते हैं उसे अंतर्प्रांतीय भाषा बनाने का हमारा उद्देश्य है।"

काका कालेलकर जी जो गाँधी जी के साथियों में ऊँचा दरजा रखते हैं एक लेख 'हिंदी का प्रचार किस लिए और किन उपायों से' में लिखते हैं—"हम अपने यहां कोई नई भाषा बनाने नहीं जा रहे हैं। जिस भाषा को उत्तर हिंदुस्तान के शहराती और देहाती लोग मिल कर वोलते हैं, और जो सबों की समझ में बड़ी आसानी से आ सकती हैं, उसी को हम भारत की राष्ट्रभाषा—हिंदुस्तान की कौमी जवान—मानेंगे और उसी के सहारे हम अपने राष्ट्रीय साहित्य का भी निर्माण करेंगे।" "हम अपनी राष्ट्रभाषा को पंडितों और मौलवियों की तरह संस्कृत या अरबी-फ़ारसी के शब्दों से लादना नहीं चाहते—हम राष्ट्रभाषा में से संस्कृत और अरबी-फ़ारसी शब्दों को निकाल डालने के पक्ष में नहीं हैं। अगर हम ने ऐसी कोशिश की भी, तो हमारी प्रांतीय भाषाएँ क्षीण हो जायँगी। इस से देश का राष्ट्रीय जीवन निर्वल और जहरीला वन जायगा। चुनांचें हमारी भाषाओं में जो शब्द अब दूय-शक्कर की तरह घुल-मिल गए हैं, और आम जनता जिन्हें आसानी से समझती और अपनाती हैं, उन सभी शब्दों को राष्ट्रभाषा में स्थान दिया जायगा।" "हम देश के सब धर्मों, संप्रदायों और प्रांतों का एक विराट संगठन करना चाहते हैं। इस लिए सभी को अपने अन्कुल रखने की हमारी कोशिश होगी।"

अगर गाँची जी और काका कालेलकर जी जान कर या अनजाने देश का अनिष्ट साधन कर रहे हैं तो अनिष्ट-सिद्धि में इन का साथ देना एतराज करने वालों की प्रशंसा प्राप्त करने से कहीं भला है।

सच तो यह है कि अगर हम एतराजों की असलियत को ध्यान से देखें तो वह निर्मूल

जैंचेंगी। सारे एतराओं का आडंबर जिस नींव पर खड़ा किया गया है उस का सारांश यह है कि हिंदुस्तानी एक नव-निर्मित भाषा है। इस बात को सावित करने के लिए हिंदी का बड़ा रोचक इतिहास घड़ा गया है, जो दिल को मोहने वाला भले ही हो सच्चाई से बहुत निकट नहीं मालूम होता।

वारहवीं-तेरहवीं सदी में उत्तर में कई वोलियाँ वोली जाती थीं, जैसे पंजादी, राजस्थानी, खड़ी वोली, ज़ज, अवधी, बुंदेली इत्यादि। इन सव वोलियों में घीरे-घीरे साहित्य की रचना होने लगी। खड़ी वोली को मुसलमानों ने अपनाया और अपना घर्म फैलाने की नीति से इस का इस्तेमाल शुरू किया। इस में सब से पहले चौदहवीं सदी में सूफी संतों और दर्वेशों ने पुस्तकें लिखीं। उन में घर्म के या तसन्त्रुफ़ के उसूल वयान किए। यह वोली इस तरह अवाम या साधारण लोगों की भाषा वनी। वाद में दकन के वादशाहों ने इस पर कृपा की नजर डाली और इसे दरवार के कामों का जरिया ठहराया। वह इस पर इतना रीझे कि स्वयं खड़ी वोली में किवता करने लगे। इस वोली को दकनी या हिंदी नाम मिला। सत्रहवीं सदी के अंत में वली इसे दिल्ली ले कर आए। यहाँ मुगलों का राज्य था। इन की अपनी जवान फ़ारसी या नुर्की थी लेकिन दरवार की जवान फ़ारसी थी। रियाया में राजस्थानी, ब्रज, अवधी, बुंदेली में साहित्य की रचना शुरू हो चुकी थी। लेकिन ताधु संतों में खड़ी वोली का भी व्यवहार होता था। पंद्रहवीं सदी में दिक्तन से भिन्त की लहर उठ कर उत्तर में फैल चुकी थी। सूफ़ियों के विचारों के साय-साथ सूफ़ियों की जवान भी आई थी। चुनांचे कवीर, नानक जैसे सायु-संतों ने इस का प्रयोग किया।

दक्तनी-हिंदी मुगल दरवार के मुसाहिवों और मुकरिवों के हाथों में आई। इन की तो मादरी जवान फ़ारसी थी। इन्हों ने इसे फ़ारसी के रंग में रंगना शुरू किया और मीर मजहर जानजानों के समय से ले कर जोक और ग़ालिव के समय तक इस पर यही रंग चढ़ता रहा। दिल्ली पर जब तवाही आई तो फ़ैजावाद और लखनऊ में इस जवान की आवभगत हुई। यहाँ भी ईरानी नस्ल के नवाब वजीर मुल्क पर हकूमत करते थे। इन्हों के दरवार में यह परवान चढ़ी। नासिख ने खास तीर पर और लखनऊ के और गायरों ने आम तीर पर अपनी समझ में इस को मांजा, साफ़ किया। यह जवान चर्दू के नाम से पुकारी जाने लगी।

इस तरह खड़ी वोली की दो शाखें हो गई। एक अवाम की जवान जिस में दकनी हिंदी, कवीर के रेखते,जटमल की गोरा वादल की वात वगैरा शामिल हैं, दूसरी दरवारी जवान जो राज्य के आश्रय में फली-फूली।

हिंदुस्तान की और भाषाओं, जैसे राजस्थानी, व्रज, अवधी, बुंदेली वगैरा ने इस समय में बड़ी उन्नित की। व्रज और अवधी में ऐसा सजल और सजीव साहित्य बना कि वह दुनिया के बड़े साहित्यों की टक्कर लेता है। लेकिन घीरे-घीरे लोगों के मन इन की तरफ़ से फिर गए। उन्नीसवीं सदी के आरंभ में सदासुख लाल, इन्या अल्ला खाँ इत्यादि लेकिनों ने उत्तर में खड़ी बोली के गद्य की नींव डाली। लेकिन नई वात यह की कि इस में 'हिंदी छूट फ़ारसी-अरबी का पुट'न आने दिया। बहुत दिनों तक गद्य तो खड़ी बोली में लिखा जाता था लेकिन पद्य की भाषा व्रज ही रही। अवाम की खड़ी बोली की कितता सायुसंतों में प्रचिलत थी लेकिन इस में अभी अच्छे ग्रंथ नहीं थे। उन्नीसवीं सदी में भारतें द्व हिरइचंद्र के समय से इस खड़ी बोली का पद्य-साहित्य चुक्त हुआ। इस साहित्य की जोर से तरख़ित हुई लेकिन यह अवाम की जवान से दूर होने लगा। दरवारी खड़ी बोली को फ़ारसी-अरबी और अवाम की खड़ी बोली को संस्कृत के बोझ ने दवा दिया। न केवल दोनों के दरिमयान एक गहरी खाड़ी बना दी, बित्क भाषाओं को ऊँची शिक्षा पाए हुए लोगों के छोटे हल्के में सीमित कर दिया। उर्दू शायर और अदीव ऐसी जवान लिखने लगा जिसे शहरों के फ़ारसीदाँ समझ लें तो समझ लें उस के आम भाई उस से कोई फ़ायदा न उठा सकें, और इस से भी बुरी हालत हिंदी की कविता की हुई।

् इस किटनाई का अनुभव कर के कुछ भूले-भटके लोगों ने यह घुन छेड़ी है कि हमारी जवान ऐसी होनी चाहिए जो सचमुच सारे हिंदुस्तानियों के दिलों की तर्जुसान हो सके। यह कोई नव-निर्मित जवान नहीं, वही पुरानी खड़ी बोली है। यह वही पुरानी उजली नदी है जो दो घारों में बँट गई है। विचार यह है कि बीच की ऊँची जमीन को हमबार कर के क्यों न इन दोनों घारों को मिला दिया जाय, ताकि हमारी जवान एक उमँड़ते, गरजते दिया की तरह आगे बड़े, जिस का सैलाव हमारे दिलों के खेतों को जिसे फूट, अविश्यास, शक और शुवहे की गर्म हवाओं ने सुख़ा दिया है, फिर से हरा-भरा कर दे।

मुझे आद्या है कि इस बहुत-मुवाहिने और बाद-विवाद म आप के सभापतित्व में इस काम म सफलता होगी। मैं आप का और उन सब तज्जनों का आभारी हूँ जिन्हों ने हमारी फान्क्रेंस में दारीक होने का कष्ट उठावा है।

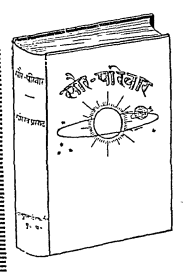
#### हिंदुस्तानी एकेडेमी द्वारा प्रकाशित ग्रंथ

- (१) मध्यकालीन भारत की सामाजिक श्रवस्था—लेखक, मिस्टर अब्दुल्लाह यूमुक्त अली, एम्० ए०, एल्-एल्० एम्०। मूल्य १॥
- (२) मध्यकालीन भारतीय संस्कृति—लेखक, रायवहादुर महामहोपाध्याय पंडित गौरीज्ञंकर हीराचंद ओझा। सचित्र। मूल्य ३)
  - (३) कवि-रहस्य--लेखक, महामहोपाध्याय डाक्टर गंगानाथ झा। मूल्य १॥
- (४) त्रारव श्रीर भारत के संबंध—लेखक, मौलाना सैयद मुलैमान साहव नदवी। अनुवादक, वावू रामचंद्र वर्मा। मूल्य ४)
- (५) हिंदुस्तान की पुरानी सभ्यता—लेखक, डाक्टर बेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) । मूल्य ६)
- (६) जंतु-जगत—लेखक, बाबू ब्रजेश बहादुर, बी० ए०, एल्-एल्० बी० । सचित्र । मूल्य ६॥।
- (७) गोस्त्रामो तुलसीदास—लेखक, रायवहादुर वावू श्यामसुंदरदास और डाक्टर पीतांवरदत्त वड्य्वाल । सचित्र । मूल्य ३)
  - (८) सतसई-सप्तक-संग्रहकर्ता, रायवहादुर वावू श्यामसुंदरदास । मूल्य ६)
- (९) चर्म बनाने के सिद्धांत--लेखक, बाव् देवीदत्त अरोरा, बी० एस्-सी०। मूल्य ३)
- (१०) हिंदी सर्वे कमेटी की रिपोर्ट—संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए० । मूल्य १।॥
- (११) सौर-परिवार--लेखक, डाक्टर गोरखप्रसाद, टी० एस्-सी०, एफ्० आर० ए० एस्०। सचित्र। मूल्य१२)
- (१२) श्रयोध्या का इतिहास—लेखक, रायबहादुर लाला सीताराम, बी० ए०। सचित्र। मृत्य ३)
  - (१३) घाघ छोर भदुरी—संपादक, पंडित रामनरेदा त्रिपाठी । मूल्य ३)

- (१४) वेलि क्रिसन रुकमणी री—संपादक, ठाकुर रामसिंह, एम्० ए० और श्री सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०। मूल्य ६)
- (१५) चंद्रगुप्त विक्रसादित्य—लेखक, श्रीयुत गंगाप्रसाद मेहता, एम्० ए०। सचित्र। मूल्य ३)
- (१६) भोजराज—लेखक, श्रीयुत विश्वेश्वरनाथ रेउ। मूल्य ३॥) सजिल्द, ३) विना जिल्द।
- (१७) हिंदी उर्दू या हिंदुस्तानी—लेखक, श्रीयुत पंडित पद्मसिंह शर्मा। · मूल्य सजिल्द १॥, विना जिल्द १)
  - (१८) नातन--लेसिंग के जरमन नाटक का अनुवाद। अनुवादक--मिर्जा अवुल्फ़ज्ल। मूल्य १।
  - (१९) हिंदी भाषा का इतिहास—लेखक, डाक्टर घीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)। मूल्य सजिल्द ४), विना जिल्द ३॥
  - (२०) श्रौद्योगिक तथा व्यापारिक भूगोल-लेखक, श्रीयुत शंकरसहाय सक्सेना। मूल्य सजिल्द ५॥), विना जिल्द ५।
  - (२१) ग्रामीय अर्थशास्त्र--लेखक, श्रीयुत व्रजगोपाल भटनागर, एम्० ए०। मूल्य ४॥) सजिल्द, ४) विना जिल्द।
  - (२२) भारतीय इतिहास की रूपरेखा (२ भाग)—लेखक, श्रीयुत जय-चंद्र विद्यालंकार। मूल्य प्रत्येक भाग का सजिल्द ५॥), विना जिल्द ५॥
  - (२३) भारतीय चित्रकला—लेखक, श्रीयुत एन्० सी० मेहता, आई० सी० एस्०। सचित्र। मूल्य विना जिल्द ६॥, सजिल्द ६॥।
  - (२४) प्रेम-दीपिका—महात्मा अक्षर अनन्यकृत । संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी॰ ए॰ । मुल्य ॥)
  - (२५) संत तुकाराम—लेखक, डाक्टर हिन् रामचंद्र दिवेकर, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस), साहित्याचार्य। मूल्य सिजल्द २); विना जिल्द १॥
  - (२६) विद्यापित ठाकुर---लेखक, डाक्टर उमेश मिश्र, एम्॰ ए॰, डी॰ लिट्॰। मूल्य १॥

## सौर-परिवार

[ लेखक—डाक्टर गोरखप्रसाद, डी० एस्-सी० ]



श्राधुनिक ज्योतिष पर श्रनोखी पुस्तक

99६ एष्ट, ५८९ चित्र (जिन में ११ रंगीन हैं)

इस पुस्तक को काशी-नागरी-प्रचारिग्गी सभा से रेडिचे पदक तथा २००) का छन्नुलाल पारितोपिक मिला है।

"इस ग्रंथ को अपने सामने देख कर हमें जितनी प्रसन्नता हुई उसे हमीं जानते हैं। \* \* जटिलता आने ही नहीं दी, पर इस के साथ साथ महत्त्वपूर्ण अंगों को छोड़ा भी नहीं। \* \* पुस्तक बहुत ही सरल है। विषय

को रोचक बनाने में डाक्टर गोरखप्रसाद जी कितने सिद्धहस्त हैं, इस को वे लोग तो ख़ूब ही जानते हैं जिन से आप का परिचय है।

एस्तक इतनी अच्छी है कि आरंभ कर देने पर बिना
 समाप्त किए हुए छोड़ना कठिन है।"—सुधा।

"The explanations are lucid, but never, so far as I have seen, lacking in precision. " I congratulate you on this excellent work."

श्री० टी० पी० भास्करन, डाइरेक्टर, निजामिया वेधशाला

मूल्य १२)

प्रकाशक—हिंदुस्तानी एकेडेमी, इलाहाबाद

## हिंदुस्तानी एकेडेमी के उद्देश

हिंदुस्तानी एकेडेमी का उद्देश हिंदी श्रीर उर्दू साहित्य की रज्ञा, वृद्धि तया उन्नति करना है। इस उद्देश की सिद्धि के लिए वह

- (क) भिन्न भिन्न विषयों की उच्च कोटि की पुस्तकों पर पुरस्कार देगी ।
- (ख) पारिश्रमिक देकर या श्रन्यया दूसरी भाषाओं के अंथों के श्रमुवाद प्रकाशित करेगी ।
- (ग) विश्व-विद्यालयों या अन्य साहित्यिक संस्याओं को रुपए की सहायता देकर मौलिक साहित्य या अनुवादों को प्रकाशित करने के लिए उत्साहित करेगी।
- (घ) प्रसिद्ध लेखकों श्रौर विद्वानों को एकेडेमी का फ़ेलो चुनेगी ।
- (ङ) एकेडेमी के उपकारकों को सम्मानित फ़ेलो चुनेगी।
- (च) एक पुस्तकालय की स्थापना और उस का संचालन करेगी ।
- (छ) प्रतिष्ठित विद्वानों के व्याल्यानों का प्रवंध करेगी।
- (ज) उपर कहे हुए उद्देश की सिद्धि के लिए और जो जो उपाय श्रावरयक होंगे उन्हें व्यवहार में लाएगी।



हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका

जूलाई, १६३७

हिंदुस्तानी एकेडेमी

संयुक्तप्रांत, इलाहावाद

## हिंदुस्तानी, जूलाई, १६३७

## संपादक--रामचंद्र टंडन

#### संपाद्क-मंडल

१—डाक्टर ताराचंद, एम्० ए०, डी० फ़िल्० (ऑक्सन)

२--प्रोफ़ेसर अमरनाथ झा, एम्० ए०

३---डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० ही०, डी० एस्-सी० (लंदन)

४---डानटर रामप्रसाद त्रिपाठी, एम् ० ए०, डी० एस्-सी० (लंदन)

५--हाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)

६--श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०

#### ं लेख-सुची

|     |                                                                  | Ç    |
|-----|------------------------------------------------------------------|------|
| (१) | रंगमंचलेखक, श्रीयुत जयशंकर 'प्रसाद'                              | ্হসত |
| (२) | अवधी की कुछ प्रवृत्तियाँलेखक, श्रीयुत रामाज्ञा द्विवेदी, एम्० ए० | २६१  |
| (₹) | हिंदी के कुछ भूले हुए शब्दलेखक, प्रोफ़ेसर अमरनाय झा, एम्० ए०     | २६७  |
| (8) | हिंदुस्तानी के संबंध में कुछ ग़लतफ़हिमयाँ—लेखक, डाक्टर ताराचंद,  |      |
| 1   | एम्० ए०, डो॰ फ़िल् (वाक्सन)                                      | २७९  |
| (৭) | भारतीय चित्रकला के सो वर्ष (१८३७-१९३७)—लेखक, श्रीयुत             | ,    |
| -   | रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०                             | २९९  |
| (६) | काइमीरी ग्रामगीत—लेखक, श्रीयुत रामनरेश त्रिपाठी                  | 383  |
| (৩) | स्फुट प्रसंगलेखक, महामहोपाच्याय पंडित लक्ष्मीवर शास्त्री,        | -    |
|     | एम्० ए०, एम्० ओ० एऌ्०; रायवहादुर पंडित व्रजमोहन व्यास;           |      |
|     | श्रीयुत माताप्रसाद गुप्त, एम्० ए०, एल्-एल्० बी०                  | ३३३  |
| •   | समालोचना                                                         | ३४९  |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |      |

## हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका

भाग ७ } जूलाई, १६३७ { ग्रंक ३

#### रंगमंच

#### [ लेखक--श्रीयुत जयशंकर, 'प्रसाद' ]

भरत के नाट्य-शास्त्र में रंगशाला के निर्माण के संबंध में विस्तृत रूप से बताया गया है। जिस ढंग के नाट्य-मंदिरों का उल्लेख प्राचीन अभिलेखों में मिलता है, उस से जान पड़ता है कि पर्वतों की गुफाओं में खोद कर बनाए जाने वाले मंदिरों के ढंग पर ही नगर की रंगशालाएँ बनती थीं।

"कार्यः शैल गुहाकारो हिभूमिर्नाट्यमंडपः" से यह कहा जा सकता है कि नाट्य-मंदिर दो खंड के बनते थे, और वे प्रायः इस तरह के बनाए जाते थे जिस से उन का प्रदर्शन विमान का-सा हो। शिल्प-संबंधी शास्त्रों में प्रायः हिभूमिक, दो-खंडे या तीन-खंडे प्रासादों को जो कि स्तंभों के आधार पर अनेक आकारों के बनते थे, विमान कहते हैं। यहाँ हिभूमिः से ऐसा भी अर्थ लगाया जा सकता है कि एक भाग दर्शकों के लिए और दूसरा भाग अभिनय के लिए बनता था। किंतु खुले हुए स्थानों में अभिनय करने के लिए जो काठ के रंगगंच रामलीला में विमान के नाम से व्यवहार में ले आए जाते हैं, उन की ओर संकेत करना में आवश्यक समझता हूँ। रंगशाला में शिल्प का या वास्तुनिर्माण का प्रयोग किन तरह होता था यह बताना सरल नहीं, तो भी नाट्य-मंडप तीन तरह के होते थे—विकृष्ट, चतुरम और व्यस्य। विकृष्ट नाट्य-मंडप की चीड़ाई से लंबाई दूनी होती थी। उस भूमि के दो भाग किए जाते थे। पिछले बाघे के फिर दो भाग होते थे। आघे में रंगशीर्प और रंगपीठ और आघे में पीछे नेपथ्य-गृह वनाया जाता था।

> पृष्ठतो यो भवेत् भागो द्विधा भूतो भवेत् च सः तस्यार्धेन विभागेन रंगशीर्षम् प्रयोजयेत्। पश्चिमेतु पुनर्भागे नेपय्यगृहमादिशेत्।

> > (२ अ० ना० शा०)

आगे के बड़े आधे भाग में बैठने के लिए, जिस से दर्शकों को रंगशाला का अभिनय अच्छी तरह दिखलाई पड़े, ऐसा सोपान की आकृति का बैठक बनाया जाता था। कदा-चित् वह आज की गैलरी की तरह होता था।

> स्तंभानाम् वाह्यतः स्याप्यम् सोपानाकृति पीठकम्। इष्टका दारुभिः कार्यम् प्रेक्षकाणाम् निवेशनम्।

ईटों और लकड़ियों से ये सीढ़ियाँ एक हाथ ऊँची वनाई जाती थीं। इसी प्रसंग में मत्तवारणी का भी उल्लेख हैं। अभिनवगुप्त के समय में भी मत्तवारणी का स्थान निर्दिष्ट करने में संदेह और मतभेद हो गया था। नाट्य-शास्त्र में लिखा है—

> रंग पीठस्य पार्क्वे तु कत्तंव्या मत्तवारणी। चतुस्तंभसमायुक्ता रंगपीठप्रमाणतः अध्यर्घ हस्तोत्स्येघे न कर्त्तव्या मत्तवारणी।

मत्तवारणी के कई तरह के अर्थ लगाए गए हैं। अभिनवभारती में मत्तवारणी के संबंध में किसी का यह मत भी संग्रह किया गया है कि वह देवमंदिर की प्रदक्षिणा की तरह रंगशाला के चारों ओर बनाई जाती थी। "मत्तवारणी वहिनिगंमनप्रमाणेन सबंतो द्वितीय भित्ति निवेशेन देवप्रासादाष्ट्रालिका प्रदक्षिणासदृशी द्वितीया भूमिरित्यन्ये, जपिर मंडपांतर निवेशनादित्यपरे।" किंतु मेरी समझ में यह मत्तवारणी रंगपीठ के वरावर केवल एक ही ओर चार खंभों से स्कावट के लिए बनाई जाती थी। मत्तवारणी शब्द से भी यही अर्थ निकलता है कि वह मतवालों को वारण करे। यह डेढ़ हाय ऊँची रंगपीठ के वगले भाग में लगा दी जाती थी।

रंगमंच में भी दो भाग होते थे। पिछले भाग को रंगशीर्प कहने थे और सब ने कागे का भाग रंगपीठ कहा जाता था। इन दोनों के बीच में जवनिका रहती थी। अभिनव गुप्त कहते हैं—"यत्र यवनिका रंगपीठ तिच्छिरसोर्मध्ये।" रंगमंच की इस योजना रो जान पड़ता है कि अपटी, तिरस्करिणी और प्रतिसीरा आदि जो पटों के भेद हैं वे जवनिका के भीतर के होते थे। रंगशीर्प में नेपथ्य के भीतर के दो द्वार होते थे। रंगशीर्प, यंत्रजाल, गवाक्ष, सालभंजिका आदि काठ की बनी नाना प्रकार की आकृतियों से सुशोभित होता था, जो दृश्योपयोगी होते। संभवतः यही मुख्य अभिनय का स्थान होता था।

पिंडीवंघ बादि नृत्य-अभिनय के सावारण अंश, चेटी बादि के द्वारा प्रवेशक की सूचना, प्रस्तावना बादि जवनिका के वाहर ही रंगपीठ पर होते थे। रंगपूजा रंगशीप पर जवनिका के भीतर होती थी। सरगुजा के गुहा-मंदिर की नाट्यशाला दो हजार वर्ष की मानी जाती है। कहा जाता है कि भोज ने भी कोई ऐसी रंगशाला वनवाई यी जिस में पत्यरों पर संपूर्ण शाकुंतल नाटक उत्कीर्ण था। बाधुनिक रामलीला के अभिनयों में प्रचलित विमान यह प्रमाणित करते हैं कि भारत में दोनों तरह के रंगमंच होते थे। एक तो वे जिन के बड़े-बड़े नाट्यमंदिर वने थे और दूसरे चलते हुए रंगमंच, जो काठ के विमानों से बनाए जाते थे और चतुष्पथ तथा अन्य प्रशस्त खुले स्थानों में आवश्यकतान नुसार धुमा-फिरा कर अभिनयोपयोगी कर लिए जाते थे।

नाट्यमंदिरों के भीतर स्त्रियों और पुरुषों के सुंदर चित्र भीत पर लिखे जाते थे और उन में स्थान-स्थान पर वातायनों का भी समावेश रहता था। नाट्य-मंडप में कक्षाएँ वनाई जाती थीं जिन में अभिनय के दर्शनीय गृह, नगर, उद्यान, ग्राम, जंगल, पर्वत और समुद्रों का दृश्य बनाया जाता था। आधुनिक काल के रंगमंचों से कुछ भिन्न उन की योजना अवश्य होती थी। किंतु—

#### कक्ष्या विभागे त्रेयानि गृहाणि नगराणि च उद्यानारामसहितो देशो ग्रामोऽटवी तया।

(ना० शा० १४ अ०)

इत्यादि से यह मालूम होता है कि दृश्यों का विभाग कर के नाट्य-मंडप के भीतर उन की इस तरह से योजना की जाती थी कि उन में सब तरह के स्थानों का दृश्य दिखलाया जा सकता था; और जिस स्थान की वार्ता होती थी उस का दृश्य भिन्न कक्ष्या में दिखाने का प्रबंध किया जाता था। स्थान की दूरी इत्यादि का भी संकेत कक्ष्याओं में उन की दूरी से किया जाता था। वाह्यम् वा मध्यमम् वाषि तथैवाभ्यंतरम् पुनः दूरम् वा सन्निकृष्टम् वा देशाश्च परिकल्पयेत्। यत्र वार्त्ता प्रवर्तेत तत्र कक्ष्याम् प्रवर्त्तते॥

रंगमंच में आकाशगामी सिद्ध विद्यावरों के विमानों के भी दृश्य दिखलाए जाते ये। यदि मृच्छकटिक और शाकुंतल तथा विक्रमोर्वशी नाटक खेलने ही के लिए यने थे जैसा कि उन की प्रस्तावनाओं से प्रतीत होता है, तो यह मानना पड़ेगा कि रंगमंच इतना पूर्ण और विस्तृत होता था कि उस में बैलों से जुते हुए रथ और घोड़ों के रथ तथा हेमकूट पर चढ़ती हुई अपसराएं दिखलाई जा सकती थीं। इन दृश्यों के दिखलाने में मोम, मिट्टी, तृण, लाख, अश्रक, काठ, चमड़ा, वस्त्र और वाँस के फंठों से काम लिया जाता था।

प्रतिपादी प्रतिशिरः प्रतिहस्तौ प्रतित्वचम्
तृणजैः कीलजैर्माण्डैः सरूपाणीह कारयेत्।
यद्यस्य यादृशं रूपं सारूप्यगुणसंभवम्
मृन्मयं तत्र कृत्स्नं तु नाना रूपांस्तु कारयेत्।
भांडवस्त्रमधूच्छिण्टैः लाक्षयाम्रदलेन च
नगास्तु विविधा कार्याः चर्मवर्मध्वजास्तया।
(२४ अध्याय)

ऊपर के उद्धरणों से जान पड़ता है कि सरूप अर्थात् मुखीटों का भी प्रयोग दैत्य-दानवों के अंगों की विचित्रता के लिए होता था। कृत्रिम हाथ और पैर तथा मुखीटे मिट्टी, फूस, मोम, लाख और अञ्चक के पत्रों से बनाए जाते थे।

कुछ लोगों का कहना है कि भारतवर्ष में 'यवनिका' यवनों अर्थात् ग्रीकों से नाटकों में ली गई है। किंतु मुझे यह शब्द शुद्ध रूप से व्यवहृत 'जवनिका' भी मिला। अमरकोप में— "प्रतिसीरा जवनिका स्यात् तिरस्करिणी च सा"; तथा हलायुघ में— "अपटी कांडपट: स्यात् प्रतिसीरा जवनिका तिरस्करणी।"

इस में 'य' से नहीं किंतु 'ज' से ही जबिनका का उल्लेख है। जबिनका से शीघ्रता का चोतन होता है। जब का अर्थ वेग और त्वरा से है। तब जबिनका उस पट को कहते हैं जो शीघ्रता से उठाया या गिराया जा तके। कांड-पट भी एक इसी तरह का अर्थ ध्वनित करता है, जिस में पट अर्थात् वस्त्र के साथ कांड अर्थात् इंडे का संयोग हो। प्रतिसीरा और तिरस्करिणी भी साभिप्राय शब्द मालूम होते हैं। प्रतिसीरा तो नहीं किंतु तिरस्करिणी का प्रयोग विक्रमोर्वशी में एक जगह आता है। द्वितीय अंक में जब राजा प्रमद वन में आते हैं, तो वहीं पर आकाश-मार्ग से उर्वशी और चित्रलेखा का भी आगमन होता है। उर्वशी चित्रलेखा से कहती है, "तिरस्करिणी परि परिच्छन्ना पार्श्ववित्तिनी भूत्वा श्रोस्ये तायत्।" और फिर आगे चल कर उसी अंक में "तिरस्करिणीम् अपनीम्" तिरस्करिणी को हटा कर प्रगट होती है। प्रतिसीरा का भी प्रयोग संभव है खोजने से मिल जाय, किंतु अपटी शब्द वात्यंत संदेह-जनक है। मृच्छकटिक, विक्रमोर्वशी आदि में "ततः प्रविशत्यपटीक्षेपेण" कई स्थानों पर मिलता ह। विक्रमोर्वशी के टीकाकार रंगनाय ने, "यतः—नासूचितस्य पात्रस्य प्रवेशो नाटके मतः इति नाटकसमयप्रसिद्धेयंश सूचित पात्र प्रवेशस्तत्राकस्मिक प्रवेशेऽपटीक्षेपेणेति वचनं युक्तम्। अत्र तु प्रस्तावनान्ते सूचिता नामेवाप्सरसां प्रवेश इति। केचित्पुनः—न पटीक्षेपोऽपटीक्षेपे इति विग्रहं विधाय पटीक्षेपं विनैव प्रविशंतीति समर्थ-यन्ते तदप्यापाद्य कुचोयमात्रमित्यास्तां तावत्।"

इस से जान पड़ता है कि प्रवेशक की सूचना अत्यंत आवश्यक होती थी और यह कार्य अंकों के आरंभ में चेटी, दासी या अन्य ऐसे ही पात्रों के द्वारा सूचित किया जाता था। उस के बाद अभिनय के वास्तिवक पात्र रंगमंच पर प्रवेश करते थे। विक्रमोर्वशी में प्रस्तावना में ही अप्सराओं की पुकार सुनाई पड़ती है और सूत्रधार रंगमंच ते प्रस्थान कर जाता है और अप्सराएं प्रवेश करती हैं। कितु ऐसा प्रतीत होता है कि पटी अभी तक उठी नहीं है और अप्सराओं का प्रवेश हो गया है। रंगमंच के उसी अगले भाग पर वे आ गई हैं, जहां कि सूत्रधार ने प्रस्तावना की है। इस के बाद अपटीक्षेप होता है अर्थात् पर्वा उठता है तब पुरूरवा का प्रवेश होता है और सामने हेमकूट का भी दृश्य दिखाई पड़ता है। इस लिए कुछ विशेप ढंग के परदे का नाम अपटी जान पड़ता है। संभवतः अपटीक्षेप उन स्थानों पर किया जाता या जहां सहसा पात्र उपस्थित होना था। उसी अंक में अन्य पात्रों के द्वारा कथावस्तु के अन्य विभाग का अभिनय करने में अपटीक्षेप का प्रयोग होता था। यह निश्चय है कि कालिदास और सूद्रक इत्यादि प्राचीन नाटककार रंगमंच के पटीक्षेप से परिचित ये और वृश्यांतर (ट्रांस्कर सीन) उपस्थित करने म उन का प्रयोग भी करते थे। यद्यपि वे प्राचीन रंगमंच आधुनिक टंग से पूर्ण रूप ने विक्रसित नहीं ये, फिर भी रंगमंचों के अनुकूल कश्ना-विभाग और उन में दृश्यों के विक्रसित नहीं ये, फिर भी रंगमंचों के अनुकूल कश्ना-विभाग और उन में दृश्यों के

िलए हौल, विमान, और यान तथा कृतिम प्रासाद-यंत्र और पटों का उपयोग होता था।

नाट्यमंदिर में नर्त्तिकयों का विशेष प्रबंध रहता था। जान पड़ता है कि रेचक,
अंगहार, करण और चारियों के साथ पिंडीवंध अथवा सामूहिक नृत्य का भी आयोजन
रंगमंच में होता था। अति प्राचीन काल में भारतवर्ष के रंगमंच में स्त्रियाँ नाटकों को
सफल बनाने के लिए आवश्यक समझी गईं। केवल पुरुषों के द्वारा अभिनय असफल होने
लगे तब रंगोपजीवना अप्सराएं रंगमंच पर आईं। कहा गया है—

कौशिकीश्लक्ष्णनैपथ्या शृंगाररससंभवा अशक्याः पुरुषैसातु प्रयोक्तुम् स्त्री जनादृते। ततोऽसुजन्महातेजा मनसाप्सरसो विभुः।

रंगमंच पर काम करने वाली स्त्रियों को अप्सरा, रंगोपजीवना इत्यादि कहते ये।
मालविकाग्निमित्र में स्त्रियों को अभिनय की शिक्षा देने वाले आचार्यों का भी उल्लेख हैं।
उन का मत है कि पुरुप और स्त्री के स्वभावानुसार अभिनय उचित है। क्योंकि, "स्त्रीणां
स्वभाव मधुरः कण्ठो नृणां वलत्वञ्च"—स्त्रियों का कंठ स्वभाव से ही मधुर होता है,
पुरुप में वल है। इस लिए रंगमंच पर गान स्त्रियाँ करें, पाठ्य अर्थात् पढ़ने की वस्तु का
प्रयोग पुरुप करें। पुरुप का गाना रंगमंच पर उतना शोभन नहीं माना जाता था।
"एवं स्वभावसिद्धं स्त्रीणां गानं नृणां च पाठ्यविधिः।"

सामूहिक पिंडीबंध आदि चित्रनृत्यों का रंगमंच पर अच्छा प्रयोग होता था। पिंडीबंध चार तरह का होता था—पिंडी, शृंखिलिका, लताबंध और भेद्यक। कई नर्तिकयों के द्वारा नृत्य में अंगहारों के साथ, परस्पर विचित्र बाहुबंध और संबंध कर के अनेक आकार बनाए जाते थे। अभिनय में रंगमंच पर इन की भी आवश्यकता होती थी। और पुरुषों की तरह स्त्रियों को भी रंगमंच-शाला की उच्च कोटि की शिक्षा मिलती थी। नाटकोपयोगी दृश्यों के निर्माण-वस्त्र तथा आयुधों के साथ कृत्रिम केश-मुकुटों और दाढ़ी इत्यादि का भी उल्लेख नाट्यशास्त्र में मिलता है। केश-मुकुट भिन्न-भिन्न पात्रों के लिए कई तरह के बनते थे।

रक्षो दानवदैत्यानां पिककेशकृतानितु हरिश्मश्रूणि च तथा मुखशीर्याणि कारयेत्।

(ना० शा० २३-१४३)

कोयल के पंखों से दैत्य दानवों की दाढ़ी और मूँछ भी वनाए जाते थे। मुकुट अभिनय के लिए भारी न हों; इस लिए अञ्चक और ताम्न के पतले पत्रों से हलके बनाए जाते थे। कंचुक इत्यादि वस्त्रों का भी नाट्यशास्त्र में विस्तृत वर्णन है। इन वस्तुओं के उपयोग में इस बात का भी विचार किया जाता था कि नाटक के अभिनय में सुविधा हो। नाटक के अभिनय में दो विधान माननीय थे, और उसे लोकधर्मी और नाट्यधर्मी कहते थे। भरत के समय में ही रंगमंचों में स्वाभाविकता पर ध्यान दिया जाने लगा था। रंगमंच पर ऐसे अभिनय को लोकधर्मी कहते थे। इस लोकधर्मी अभिनय में रंगमंच पर कृतिम उपकरणों का उपयोग वहुत कम होता था। "स्वभावो लोकधर्मी तु नाट्यधर्मी विकारतः" (१९३, अ० १३)।

स्वाभाविकता का अधिक व्यान केवल उपकरणों में ही नहीं किंतु आंगिक अभि-नय में भी अभीष्ट था। उस में बहुत अंगलीला वर्जित थी।

अतिसत्व ित्रयाएँ असाघारण कर्म, अतिभाषित लोकप्रसिद्ध द्रव्यों का उपयोग अर्थात् शैल, यान और विमान आदि का प्रदर्शन और लिलत अंगहार जिस में प्रयुक्त होते ये—रंगमंच के ऐसे नाटकों को नाट्यघर्मी कहते थे। स्वगत, आकाश-भाषित इत्यादि तय भी अस्वाभाविक माना जाता था, और इन का प्रयोग नाट्यघर्मी अभिनय में ही रंगमंच पर किया जाता था।

#### आसन्नोवतं च यद् वाक्यम् न शृज्वंति परस्परम् अनुवतं श्रुयते याक्यम् नाट्यपर्मी तु सास्मृता ।

प्राचीन रंगमंच में स्वगत की योजना जिस में कि समीप का उपस्थित व्यक्ति सुनी वात को अनसुनी कर जाता है, नाट्यवर्मी अभिनय के ही अनुकूछ होता था; और 'भाण' में आकाश-भाषित का प्रयोग भी नाट्य-धर्मी के ही अनुकूछ है। व्यंजना-प्रधान अभिनय का भी विकास प्राचीन रंगमंच पर हो गया था। भावपूर्ण अभिनयों में पर्याप्त उन्नित हो चुकी थी। नाट्यशास्त्र के २६वें अध्याय में इस का विस्तृत वर्णन है। पिश्वयों का रेचक से, सिंह आदि पश्जों का गति-प्रचार से, भूत-पिशाच और राक्षसों का अंगहार से, विभिनय किया जाता था। इस भावाभिनय का पूर्ण स्वक्ष्य अभी भी दक्षिण के कथकारि नृत्य में वर्तमान है।

रंगमंच में नटों के गति-प्रचार (मूबमेंट) वस्तु-निवेदन (टेलिवरी) संभावण

(स्पीच) इत्यादि पर भी अधिक सूक्ष्मता से ध्यान दिया जाता था। और इन पर अलग-अलग नाट्यदास्त्र में अध्याय ही लिखे गए हैं। रंगमंच पर जिस कया का अवतरण किया जाता था, उस का विभाग भी समय के अनुसार और अभिनय की सुव्यवस्था का ध्यान रखते हुए किया जाता था।

#### ज्ञात्वा दिवसांस्तान्क्षणयाममुहूर्त्तलक्षणे पेतान् । विभजेत् सर्वमशेषम् पृथक् पृथक् कान्यमंकेषु ॥

प्रायः एक दिन का कार्य एक अंक में पूरा हो जाना चाहिए और यदि न हो सके तो प्रवेशक और अंकावतार के द्वारा उस की पूर्ति होनी चाहिए। एक वर्ष से अधिक का समय तो एक अंक में आना नहीं चाहिए। प्रवेशक, अंकावतार और अपटीक्षेण का प्रयोग आज कल की तरह दृश्य या स्थान को प्रधानता दे कर नहीं किया जाता था; किंतु वे कथावस्तु के विभाजन-स्वरूप ही होते थे। पाँच अंक के नाटक रंगमंच के अनुकूल इस लिए माने जाते थे कि उन में कथावस्तु की पाँचों संधियों का कम-विकास होता था। और कभी-कभी हीन-संधि नाटक भी रंगमंच पर अभिनीत होते थे, यद्यपि वे नियम विरुद्ध माने जाते थे। दूसरी, तीसरी, चौथी संधियों का अर्थात् बिंदु, पताका और प्रकरी का तो लोप हो सकता था किंतु पहली और पाँचवीं संधि का अर्थात् वीज और कार्य का रहना आवश्यक माना गया है। आरंभ और फलयोग का प्रदर्शन रंगमंच पर आवश्यक माना गया है।

रंगमंच की बाध्य-बाधकता का जब विचार हम करते हैं तो उस के इतिहास से यह प्रगट होता है कि काव्यों के अनुसार प्राचीन रंगमंच विकसित हुए और रंगमंचों की नियमानुक्लता मानने के लिए काव्य बाधित नहीं हुए। अर्थात् रंगमंचों को ही काव्य के अनुसार अपना विस्तार करना पड़ा और यह प्रत्येक काल में माना जायगा कि काव्यों के अयवा नाटकों के लिए ही रंगमंच होते हैं। काव्यों की सुविधा जुटाना रंगमंच का काम है। वयोंकि रसानुभूति के अनंत प्रकार, नियमबद्ध उपायों से नहीं प्रदर्शित किए जा सकते और रंगमंच ने सुविधानुसार काव्यों के अनुकूल समय-समय पर अपना स्वरूप-परिवर्त्तन किया है।

मध्यकालीन भारत में जिस आतंक और अनस्थिरता का साम्राज्य था, उस ने यहां की सर्व-साधारण प्राचीन रंगशालाओं को तोड़-फोड़ दिया। धर्माध आक्रमणों ने जब भारतीय रंगमंच के शिल्प का विनाश कर दिया तो देवालयों से संलग्न मंडगों में छोटे- मोटे अभिनय सर्व-साधारण के लिए सुलभ रह गए। उत्तरीय भारत में तो औरंगजेव के समय में ही साधारण संगीत का भी जनाजा निकाला जा चुका था। किंतु रंगमंच से विहीन कुछ अभिनय वच गए, जिन्हें हम पारसी स्टेजों के आने के पहले भी देखते रहे हैं। इन में मुख्यतः नौटंकी (नाटकी?) और भाँड़ ही थे। रामलीला और यात्राओं का भी नाम लिया जा सकता है। सार्वजनिक रंगमंचों के विनप्ट हो जाने पर यह खुले मैदानों में तथा उत्सवों के अवसर पर खेले जाते थे। रामलीला और यात्रा तो देवता-विषयक अभिनय थे। किंतु नाटकी और भाँड़ों में बुद्ध मानव-संबंधी अभिनय होते थे। मेरा निश्चित विचार है कि भाँड़ों की परिहास की अधिकता संस्कृत भाण मुकुंदानंद और रससदन आदि की परंपरा में है, और नाटकी या नौटंकी प्राचीन राग-काव्य अथवा गीति-नाट्य की स्मृतियाँ हैं। रामलीला पाठ्य-काव्य रामायण के आधार पर वैसी ही होती है जैसे प्राचीन महाभारत और वाल्मीकि के पाठ्य-काव्यों के साथ अभिनय होता था। दिक्खन में अब भी कथकिल अभिनय उस प्रथा को सजीव किए है। प्रवृत्ति वही पुरानी है। परंतु उत्तरीय भारत में बाह्य प्रभाव की अधिकता के कारण इन में परिवर्तन हो गया है और अभिनय की वह बात नहीं रही। हाँ एक बात अवश्य इन लोगों ने की है और वह है चलते-फिरते रंगमंचों की या विमानों की रक्षा।

वर्तमान रंगमंच अन्य प्रभावों से अछूता न रह सका, वयोंकि विष्ठव और आतंक के कारण प्राचीन विशेषताएं नष्ट हो चुकी थीं। मुग़ल दरवारों में जो थोड़ी सी संगीत-पद्धति तानसेन की परंपरा में वच रही थी, उस में भी वाह्य प्रभाव का मिश्रण होने लगा था। अभिनयों में केवल भाग ही मुग़ल दरवार में स्वीकृत हुआ था; वह भी केवल मनो-रंजन के लिए.।

पारसी व्यवसायियों ने पहले-पहल नए रंगमंच की आयोजना की। भाषा मिश्रित धी—इंद्र-सभा, चित्रा-यकावली, चंद्रावली और हरिश्चंद्र आदि अभिनय होते थे; अनुकरण या रंगमंच में शेक्सपीरियन स्टेज का। क्योंकि वहाँ भी विक्टोरियन युग की प्रेरणा ने रंगमंच में विक्षेप परिवर्तन कर लिया था। १९वीं शताब्दी के मध्य में कीन की सहायता से अंग्रेजी रंगमंच में पुरावृत्त की खोजों के आधार पर, सैक्सपियर के नाटकों के अभिनय की नई योजना हुई, और तभी हेनरी इविंग सद्ग चतुर नट भी आए। किंतु

साय ही सूक्ष्म तया गंभीर प्रभाव डालने वाली इन्सन की प्रेरणा भी पश्चिम में स्थान वना रही थी; जो नाटकीय यथार्थवाद का मूल है।

भारतीय रंगमंच पर इस पिछली घारा का प्रभाव पहले-पहल वंगाल पर हुआ। किंतु इन दोनों प्रभावों के वीच में दक्षिण में भारतीय रंगमंच निजी स्वरूप में अपना अस्तित्व रख सका। कथकलि नृत्य मंदिरों की विशाल संख्याओं में मर नहीं गया था। भावाभिनय अभी होते रहते थे। कदाचित् संस्कृत नाटकों का अभिनय भी चल रहा था, वहुत दवे-दवे। आंध्र ने आचार्यों के द्वारा जिस धार्मिक संस्कृति का पुनरावर्तन किया था, उस के परिणाम में संस्कृत साहित्य का भी पुनरुद्धार और तत्संवंधी साहित्य और कला की भी पुनरावृत्ति हुई थी। संस्कृत के नाटकों का अभिनय भी उसी का फल था। दक्षिण में वे सव कलाएँ सजीव थीं; उनं का उपयोग भी हो रहा था। हाँ वाली और जावा इत्यादि के मंदिरों में इसी प्रकार के अभिनय अधिक सजीवता से सुरक्षित थे। ३० वरस पहले जव काशी में पारसी रंगमंच की प्रवलता थी, तव भी मैंने किसी दक्षिणी नाटक-मंडली द्वारा संस्कृत मृच्छकटिक का अभिनय देखा था। उस की भारतीय विशेषता अभी मृझे भूली नहीं हैं। कदाचित् उस का नाम 'ललित-कलादर्श-मंडली' था।

दृश्यांतर और चित्रपटों की अधिकता के साथ ही पारसी स्टेज ने पश्चिमी ट्यूनों का भी मिश्रण भारतीय संगीत में किया। उस के इस काम में वंगाल ने भी साथ दिया, किंतु उतने भद्दे ढंग से नहीं। वंगाल ने जितना पश्चिमी ढंग का मिश्रण किया। वह सुरुचि से बहुत आगे नहीं बढ़ा। चित्रपटों में सरलता उस ने रक्खी। किंतु पारसी स्टेज ने अपना भयानक ढंग वंद नहीं किया। पारसी स्टेज में दृश्यों और परिस्थितियों के संकलन की प्रधानता है। वस्तु-विन्यास चाहे किंतना ही शिथिल हो किंतु अमुक परदे के पीछे वह दूसरा प्रभावोत्पादक परदा आना ही चाहिए। कुछ नहीं तो एक असंबद्ध फूहड़ भड़ैती से ही काम चल जायगा।

हिंदी के कुछ अकाल-पत्रव आलोचक जिन का पारसी स्टेज से पिड नहीं छूटा है सोचते हैं स्टेज में यथार्यवाद। अभी वे इतने भी सहन-शील नहीं कि फूहड़ परिहास के बदले—जिस से वह दर्शकों को उलझा लेता है—तीन-चार मिनट के लिए काला परदा सींच कर दृश्यांतर बना लेने का अवसर रंगमंच को दें। हिंदी का कोई अपना रंगमंच नहीं है। जब उस के पनपने का अवसर था तभी सस्ती भावुकता ले कर वर्तमान सिनेमा में,

बोलने वाले चित्रपटों का अभ्युदय हो गया, और फलतः अभिनयों का रंगमंच नहीं-सा हो गया है। साहित्यिक स्रवि पर सिनेमा ने ऐसा धावा बोल दिया है कि क्रिच को नेतृत्व करने का संपूर्ण अवसर मिल गया है। उन पर भी पारसी स्टेज की गहरी छाप है। हाँ, पारसी स्टेज के आरंभिक विनय-सूत्रों में एक यह भी था, कि वे लोग प्राचीन इंग्लैंड के रंगमंचों की तरह स्त्रियों का सहयोग नहीं पसंद करते थे। १८वीं शताब्दी में धीरे-धीरे स्त्रियाँ रंगमंच पर इंग्लैंड में आईं। किंतु सिनेमा ने स्त्रियों को, रंगमंच पर अवाय अधि-कार दिया। वालकों को स्त्री-पात्र के अभिनय की अवांछनीय प्रणाली से छुटकारा मिला। किंतु रंगमंचों की असफलता का प्रधान कारण है स्त्रियों का उन में अभाव; विशेषतः हिंदी रंगमंच के लिए। बहुत से नाटक मंडलियों द्वारा इस लिए नहीं खेले जाते कि उन के पास स्त्री-पात्र नहीं हैं। रंगमंच की तो अकाल मृत्यु, हिंदी में दिखाई पड़ रही है। कुछ मंडलियाँ कभी-कभी साल में एकाव बार, वार्षिकोत्सव मनाने के अवसर पर कोई अभिनय फर लेती हैं। पुकार होती है आलोचकों की, हिंदी में नाटकों के अभाव की। रंगमंच नहीं है, ऐसा समझने का कोई साहस नहीं करता। क्योंकि दोप-दर्शन सहज है। उस के लिए वैसा प्रयत्न करना कठिन है जैसा कीन ने किया था। युग के पीछे हम चलने का स्वांग भरते हैं। हिंदी में नाटकों का ययार्यवाद अभिनीत देखना चाहते हैं और यह नहीं देखते कि पश्चिम में अब भी प्राचीन नाटकों का फिर से सवाक्-चित्र बनाने के लिए प्रयत्न होता रहता है। ऐतिहासिक नाटकों के सवाक्-चित्र वनाने के लिए उन ऐतिहासिक व्यक्तियों की स्वरूपता के लिए टनों मेक-अप का मसाला एक-एक पात्र पर लग जाता है। युग की मिय्या धारणा से अभिभूत नवीनतम की खोज में, इव्सनिज्म का भूत वास्तविकता का भ्रम दिखाता है। समय का दीर्घ अतिकमण कर के जैसा पश्चिम नें, नाट्यकला में अपनी सब वस्तुओं को स्थान दिया है, वैसा कम-विकास कैसे किया जा सकता है यदि हम पश्चिम के आज को ही सब जगह खोजते रहेंगे; और यह भी विचारणीय है कि पया हम लोगों का सोचने का, निरीक्षण का दुष्टिकोण सत्य और वास्तविक है। अनुकरण में फ़्रींन की तरह बदलते रहना साहित्य में ठोस अपनी वस्तु का निमंत्रण नहीं करता। वर्तमान और प्रतिक्षण का वर्तमान सदैव दूषित रहता है, भविष्य के सुंदर निर्माण के लिए। कलाओं का अकेले प्रतिनिधित्व करने वाले नाटक के लिए तो ऐसी 'जल्दवाज़ी' बहुत ही अयांछ्नीय है। यह रस की भावना से अस्पृष्ट व्यक्ति-वैचित्र्य की यथार्यवादिता ही का आकर्षण है, जो नाटक के संवंध में विचार करने वालों को उद्दिग्न कर रहा है। प्रगतिशील विश्व है; किंतु अधिक उछलने में पदस्वलन का भी भय है। साहित्य में युग की प्रेरणा भी आदरणीय है किंतु इतना ही अलं नहीं। जब हम यह समझ लेते हैं कि कला को प्रगतिशील बनाए रखने के लिए हम को वर्तमान सभ्यता का—जो सर्वोत्तम है—अनुसरण करना चाहिए, तो हमारा दृष्टिकोण भ्रमपूर्ण हो जाता है। अतीत और वर्तमान को देख कर भविष्य का निर्माण होता है। इस लिए हम को साहित्य में एकांगी लक्ष्य नहीं रखना चाहिए। जिस तरह हम स्वाभाविक या प्राचीन शब्दों में लोकधर्मी अभिनय की आवश्यकता समझते हैं ठीक उसी प्रकार से नाट्यधर्मी अभिनय की भी; देश, काल, पात्र के अनुसार रंगमंच में संगृहीत रहना चाहिए। पिश्चम ने भी अपना सब कुछ छोड़ कर नए को नहीं पाया है।

श्री भारतेंद्व ने रंगमंच की अव्यवस्थाओं को देख कर जिस हिंदी रंगमंच की स्वतंत्र स्थापना की थी, उस में इन सब का समन्वय था। उस पर सत्य-हरिश्चंद्र, मुद्रा-राक्षस, नीलदेवी, चंद्रावली, भारत-दुर्दशा, प्रेमयोगिनी सब का सहयोग था। हिंदी रंगमंच की इस स्वतंत्र चेतनता को सजीव रख कर रंगमंच की रक्षा करनी चाहिए। केवल नई पश्चिमी प्रेरणाएँ हमारी पथ-प्रदिशका न वन जाएँ। हां, उन सब साधनों से जो वर्तमान विज्ञान हारा उपलब्ध हैं; हम को वंचित भी न होना चाहिए।

वालोचकों का कहना है कि "वर्तमान युग की रंगमंच की प्रवृत्ति के अनुसार भाषा सरल हो और वास्तविकता भी हो।" वास्तविकता का प्रच्छन्न अर्थ इव्सेनिज्न के आधार पर कुछ और भी है। वे छिप कर कहते हैं; हम को अपराधियों से घृणा नहीं सहानुभूति रखनी चाहिए। इस का उपयोग चरित्र-चित्रण में व्यक्ति-वैचित्र्य के समर्थन में भी किया जाता है। रंगमंच पर ऐसे वस्तु-विन्यास समस्या वन कर रह जायेंगे। प्रभाव का असंबद्ध स्पष्टीकरण भाषा की क्लिप्टता से भी भयानक है। रेडियो ड्रामा के संवाद भी लिखे जाने लगे हैं, जिन में दृश्यों का संपूर्ण लोप है। दृश्य वस्तु श्रव्य बना कर संवाद में आती है। किंतु साहित्य में एक प्रकार के एकांकी नाटक भी लिखने का प्रयास हो रहा है। वे यही समझ कर तो लिख जाते हैं कि उन का अभिनय सुगम है। किंतु उन का अभिनय होता कहां है। यह पाठ्य छोटी कहानियों का ही प्रतिह्म नाट्य है। दृश्यों की योजना

साधारण होने पर भी खिड़की के टूटे हुए काँच, फटा परदा और कमरे के कोने में मकड़ी का जाला दृश्यों में प्रमुख होते हैं—वास्तविकता के समर्थन में!

भापा की सरलता की पुकार भी कुछ ऐसी ही ह। ऐसे दर्शकों और सामाजिकों का स्थाय नहीं किंतु प्रचुरता है, जो पारसी स्टेज पर गाई गई गजलों के शब्दार्थों से अपरि-चित रहने पर तीन बार तालियाँ पीटते हैं। क्या हम नहीं देखते कि विना भापा के अवोल-चित्रपटों के अभिनय में भाव सहज ही समझ में आते हैं और कवकलि के भावाभिनय भी शब्दों की व्याख्या ही हैं? अभिनय तो सुरुचिपूर्ण शब्दों को समझाने का काम रंगमंच से अच्छी तरह करता है। एक मत यह भी है कि भापा स्वाभाविकता के अनुसार पात्रों की स्थानी होनी चाहिए और इस तरह कुछ देहाती पात्रों से उन की अपनी भाषा का प्रयोग कराया जाता है। मध्यकालीन भारत में जिस प्राकृत का संस्कृत से सम्मेलन रंगमंच पर कराया गया था वह वहुत कुछ परिमाजित और कृत्रिम-सी थी। सीता इत्यादि भी संस्कृत बोलने में असमर्थ समझी जाती थीं। वर्तमान युग की भाषा-संबंधी प्रेरणा भी कुछ-कुछ वैसी ही है। किंतु आज यदि कोई मुग़ल-कालीन नाटक में लखनवी उर्द् मुग़लों से बृलवाता है तो वह भी स्वामाविक या वास्तविक नहीं है। फिर राजपूतों की राजस्थानी भाषा भी आनी चाहिए। यदि अन्य असम्य पात्र हैं तो उन की जंगली भाषा भी रहनी चाहिए। और इतने पर भी क्या वह नाटक हिंदी का ही रह जायगा। यह विपत्ति कदाचित् हिंदी नाटकों के लिए ही है।

मैं तो कहूँगा कि सरलता और विलय्ता पात्रों के भावों और विचारों के अनुसार भाषा में होगी ही और पात्रों के भावों और विचारों के ही आधार पर भाषा का प्रयोग नाटकों में होना चाहिए। किंतु इस के लिए भाषा की एकतंत्रता नष्ट कर के गई तरह की खिचड़ी भाषाओं का प्रयोग हिंदी नाटकों के लिए ठीक नहीं। पात्रों की संस्कृति के अनुसार उन के भावों और धिचारों में तारतम्य होना भाषाओं के परिवर्तन से अधिक उपयुक्त होगा। देश और काल के अनुसार भी सांस्कृतिक दृष्टि से भाषा में पूर्ण अभिव्यक्तित होनी चाहिए।

रंगमंच के संबंध में यह भारी श्रम है कि नाटक रंगमंच के लिए लिखे जायें। प्रयत्न तो यह होना चाहिए कि नाटक के लिए रंगमंच हों, जो व्यावहारिक है। हां, रंगमंच पर गुशिक्षित और कुशल अभिनेता तथा मर्मन सूत्रधार के सहयोग की जावस्यकता है। देश-काल की प्रवृत्तियों का समुचित अध्ययन भी आवश्यक है। फिर तो पांत्र रंगमंच पर अपना कार्य सुचारु रूप से कर सकेंगे। इन सब के सहयोग से ही हिंदी रंगमंच का अभ्युत्यान संभव है।

## अवधी की कुछ प्रदितयाँ

#### [ लेखक—श्रीयुत रामाज्ञा द्विवेदी, एम्० ए० ]

"हिंदुस्तानी" के एक पुराने अंक में में ने अवधी के कुछ नामधानु तथा प्रत्ययों का दिग्दर्शन कराया था और यह लिखा था कि जितने नामधानु इस भापा में होते और वन सकते हैं उतने शायद संसार की किसी भी भाषा में नहीं। आज पाठकों के मनो-रंजनार्थ में यहाँ अवधी की कुछ प्रवल प्रवृत्तियों का सिंहावलोकन कराना चाहता हूँ जिस से यह स्पष्ट होगा कि संसार की भाषाओं में अवधी अपना एक विशिष्ट स्थान रखती है।

तुलसीदास की अवधी में तो पाठकों को फ़ारसी के वड़े-बड़े शब्दों को भी ठोंक-पीट कर सीधा कर लेने की प्रवृत्ति मिलेगी ही, जैसे "ग़रीवनेवाज़" का "गरीवनेवाजू"। परंतु आधुनिक अवधी में भी अनेक अंग्रेजी शब्दों को तोड़-फोड़ कर उन्हें देहाती कर लेने की परम प्रवल प्रवृत्ति मिलती है। यों तो इस भाषा की दो वहुत प्राचीन तथा सर्वव्यापी प्रवृत्तियाँ हैं, एक तो व्रजभाषा की भाँति इस में "ने" नहीं प्रयुक्त होता और इस के कारण वाक्यों की गिति-विधि में एक विशेष माधुर्य आ जाता है; दूसरे उन अक्षरों का विल्कुल प्रयोग नहीं किया जाता जिन के उच्चारण में या तो अधिक समय लगता हो या सीधे-सादे वोलने वालों को कुछ अड़चन पड़ती हो। इसी के फलस्वरूप इस में ज, ग, फ, क़ आदि फ़ारसी उच्चारण नहीं मिलते जो सर्वया संस्कृत के कारण है। दूसरी भाषाओं के विकट से विकट शब्दों को भी तोड़-मरीड़ कर उन्हें देहाती साँचे में ढाल लेना अवधी के लिए साधा-रण-सी वात है। उच्चारण की सुगमता तथा समय की वचत करने की प्रवृत्ति के ही कारण अवधी में "श" का भी "ने" की भाँति प्रयोग विलकुल ही नहीं होता। अंग्रेजी का "मशीन" शब्द धोर देहाती वन कर "मसीनि" में परिवर्तित हो जाता है, और यह उदाहरण अवधी फी इस सुगमतान्वेषक प्रवृत्ति का दोनों ही प्रकार से धोतक है। एक तो "श" धिस कर

१ जूलाई, १९३१

"स" हो गया और अंत में "न" का "नि" हो जाने से ऐसा प्रतीत होता है मानों इस घोर वैज्ञानिक युग में मशीन रूपी राक्षस को इकारांत कर के और स्त्रीलिंग में परिवर्तित कर के एक नि:सहाय तथा मृतप्राय बुढ़िया का कपड़ा पहना दिया गया हो। इसी प्रकार "लैंटर्न" को खड़ी बोली वालों ने तो केवल "लालटेन" का चोला दिया, पर अवधी में वह "लालटेनि" वोला जाता है, और प्रायः अनपढ़ देहातियों के मुँह में तो वह "लालटेनि" अथवा "लामटेमि" तक हो जाता है। और जब चिढ़ कर कोई गँवार अपना कोघ प्रगट करना चाहता है तो इन शब्दों को "मिसिनिया", "ललटेमियाँ" आदि तक कह डालता है। "इया" एवं "वा" लगा कर तो प्रत्येक शब्द को "टुकारने" की प्रवृत्ति अवधी में वहुत ही व्यापक है, यहाँ तक कि वह उजडुपन अथवा असभ्यता की सीमा तक पहुँच गई है। क्योंकि "साहव" या "डिप्टी" जैसे शब्द भी इसी प्रवृत्ति के शिकार वन कर "सहेववा" तथा "डिपटिया" अथवा "डिपटियवा" हो जाते हैं।

टुकारने की इस प्रवृत्ति को छोड़ कर यों भी वड़े से वड़े और कठिन से कठिन वाहरी शब्दों को भी सीधा कर लेना अवधी को खूव आता है। इस का वड़ा अच्छा उदाहरण अंग्रेज़ी का "एग्रीमेंट" शब्द हैं जो उन दिनों सारे अवध प्रांतके देहातोंमें बहुत प्रचलित हुआ था। जब गाँव वाले भरती हो कर आसाम के चाय के बगीचों अथवा फ़िजी आदि टापुओं में सालों के लिए काम करने जाते थे, इस भरती में उन्हें नौकरी के लिए निश्चित अविध के लिए ठेका लिख देना पड़ता था, जिसे एग्रीमेंट कहते थे, और जिसे देहात में "गिरमिट" कहने लगे। इसी प्रकार सायिकल को "सइिकलि", पेंसिल को "पिसिनि" (जो 'पॅशन' के लिए भी प्रयुक्त होता है), स्टेशन को "टेसन", रेशन को "रासन" रेल को "रेलि", निव को "निवि" बादि कहते हैं। यह तो हुई अंग्रेजी शब्दों की दशा; पर फ़ारसी तथा संस्कृत के भी अनेक शब्द इस तोड़-मरोड़ से नहीं वच सके हैं। सिपाहियों की पेंशन को कभी-कभी "इंगलिस" भी कहते हैं और अनेक रोजमर्रा के काम याने वाले शब्द जो फ़ारसी, अरबी अयवा संस्कृत के हैं घिस कर इसी साँचे में ढल जाते हैं। जैसे मुक़दमा का "मोकिदमा" फ़ीज़ का "फ़उदि", आफ़त का "आफ़ति", दावात से "दुवाइति", कलम से "कलिम", जहाज से "जहाजि", मोटर से "मोटरि", रेक्ट्र का "रँगरूट", क़वायद (ड्रिल)का "कवा-इति", समाजत (सुनवाई) का "समाइति" आदि। "सुलह" शब्द तो अपने असली रूप में केवल अदालती अर्थ में ही प्रयुक्त होता है, पर जब वह देहाती "सुल्लह" रूप घारण करता हैं तो उस का अर्य घरेलू सा हो जाता है, जैसे 'यन के घर मां वड़ी सुल्लह वाय' अर्यात् इन

के घर के लोगों में आपस में वड़ा मेल-जोल है। संस्कृत का "शांत" शब्द "सानित" हो जाता है और प्रायः उन वदमाशों के लिए प्रयुक्त होता है जो बहुत दंडों के बाद अपनी शरा-रतें छोड़ देते हैं। इसी प्रकार "वज्य" शब्द "वज्जर" का रूप धारण कर लेता है जो सर्वया अपने संस्कृत मूल से कहीं अधिक अर्य-साम्य का द्योतक हैं, क्यों कि जो प्रभाव सुनने वाले पर "वज्जर" कहने से होता है वह "वज्य" से नहीं, जैसे 'यहि वेचारे क छाती वज्जर क होय गई' अर्यात् इस बेचारे की छाती वज्य की हो गई (इतना कप्ट सहन कर लिया)। इसी प्रकार म्लेच्छ का "मलिच्छ", वर्द (वैल) का "वर्ध", एंजिन का "अहिजन', सपत्नी को "सडित", वल्कल का "वोकला" (पेड़ की छाल) आदि हो जाता है।

ऊपर के उदाहरणों से स्पष्ट हो जायगा कि कठोर से मधुर करने के लिए शब्दों के बीच में या अंत में इ-कार अयवा उ-कार या कभी-कभी दोनों ही जोड़ दिए जाते हैं, जैसे तनस्वाह से "तनुखाह" आदि में । एकाय शब्दों की मात्राएँ तो अंतिम अक्षरों से अलग हो कर पृथक् "इ" अथवा "उ" के रूप में ही लिख दी जाती हैं, जैसे मूली के 'लकार का रकार' हो कर "मूरी" न हो कर "मुरई" (र+ई) बन जाता है, चिड़िया का इर में परि-वर्तित हो कर और अंतिम यकार का लोप हो कर चिरी वनता हुआ "चिरई" (र+ई) हो जाता है। इसी तरह चूड़ा का "चिउरा" और चींटी का "चिउँटी" वन जाता है, जिस से शब्दों को चपटा बना कर उन की कर्कशता दूर करने की प्रवृत्ति स्पष्ट दृष्टिगोचर होती है। ठीक इस के विपरीत दूसरी प्रवृत्ति है कुछ शब्दों के लागे 'में', 'पर', 'से' आदि न लग कर इन का उन्हीं में सम्मिलित हो जाना। यह है तो संस्कृत व्याकरण का अनुकरण-सा, पर न तो सभी शब्दों में ऐसा होता है और न सभी के ही साथ। उदाहरण के लिए 'पेड़ें चड़ा वाय' (अर्थात् पेड़ पर चड़ा है) कहेंगे, पर यह नहीं कह सकते कि "पेड़ें चिरई वड़ठी बाय" (पेड़ पर चिड़िया वैठी है)। उसी तरह नगीचें (नगीच=पास पास में); भूई (भू= पृथ्वी⊹ईं≕जमीन पर); बजारें (वाजार में), घरें(घर में), वनें (वन में) आदि प्रयोग प्रचलित हैं। कानें मुनेन=कान से मैंने स्वयं सुना (केवल दूसरे का कहा हुआ नहीं सुना); हायें दिहेन=मैने स्वयं अपने हाथ से दिया; वेरिमहाँ अपने गोर्डे चलागै = बीमार स्वयं अपने पैरों चला गया; पेटें लाइस=पेट भर खाया आदि प्रयोग हैं तो योड़े ही, पर इस प्रवृत्ति के स्पष्ट घोतक हैं। यहाँ तक कि "वाहर" (जो अव्यय है) तक से "वहरें" भी वन जाता हैं, और उन विधवाओं को जो अपने पित से कभी मिलने के पहले ही विधवा बन जाती हैं "नौके (नौक=विवाह की वेदी) क रांड़ि (विधवा)" अर्थात् नौक पर की विधवा कहते

हैं। मुँह से "मुँहें" (जैसे अपने मुँहें कहिस—स्वयं अपने मुँह से कहा)और आँखि से "आँखीं" (अपनी आँखी देखीं वाति होय—अपनी ही आँखों देखी वात है)।

दिशा अथवा दूरता वतलाने वाले इसी प्रकार के कुछ थोड़े से शब्दों में "इत" प्रत्यय लगा दिया जाता है जिस से न्यूनता का वोच होता है। जैसे 'वतर्देंत नायँ वड्ठत्या राजू ?'--भले आदमी जरा उधर हट कर क्यों नहीं बैठते ? 'लमहतें (लाम=दूर)भागि गवा'—कुछ दूर भाग गया; 'मछरिया तरहँत (तर—तल—नीचे )वूड़ि गई' अर्थात् मछली जरा नीचे डूव गई; 'यतहँत घुसुकि आवौ'ं≕जरा इघर खिसक आओ आदि । मालवी तया जयपुरी वोलियों की भाँति अवधी में भी ''कतिक'' (कितने)—उदाहरण, 'गिरिसम होंहि न केतिक गुंजा' (तुलसीदास) — कहाँक, कहवाँक (कहाँ),वहँकाँ (वहाँ) आदि प्रयोग तो होते ही हैं पर "तक" अर्थ में "लै" प्रत्यय लगा दिया जाता है, जैसे यह लै (यहाँ तक) वहँ लै (वहाँ तक), कहँ लै, जहँ लै आदि। लंबाई-चौड़ाई आदि के द्योतक शब्दों में भी ऐसे ही कुछ प्रत्यय लग कर वही अर्थ देते हैं जो अंग्रेज़ी में "इश" लग कर मिलता है, जैसे वड़ा से वड़हन (कुछ वड़ा), छोट से छोटहन या छोटट (कुछ छोटे), लम्मा (लम्बा)से लमछर (कुछ लंवा) करिया(काला)से करियोंछ (कुछ-कुछ काला)। फ़ारसी का "गर" प्रत्यय जो "कारगर" आदि शब्दों में मिलता है अवघी के साघारण शब्दों में भी लग जाता है, जैसे हाड़ (हड़ी) से "हड़गर" (मोटी हड्डी वाला), मासु (मांस) से "मसुगर", रस से "रसगर" (रसवाला) जूस से "जुसगर" (जूसवाला) पानी से ''पनिगर'' (पानी-वाला) आदि ।

एक और बहुत बड़ी प्रवृत्ति प्रत्येक शब्द में 'या', 'वा', 'का', 'हा' आदि प्रत्ययों को लगा कर घृणा, प्रेम, भय आदि भावों का प्रदर्शन करना है। संज्ञाओं में 'वा' अथवा 'या' लगा कर घृणा या दया दिखलाई जाती है और उन के अंतिम अक्षरों के स्वरों को दीघं से हुस्व कर के वा और या लगा दिए जाते हैं। जैसे नदी से नदिया। "नदिया विरकुल्लै झुराय गड़" (नदी विलकुल सूख गई); "सघुड़या महा मिलच्छ वाय" (सायू वड़ा गंदा है); "एसीं खेतिया म कुछुड़ न भय" (इस साल खेती में कुछ भी नहीं हुआ); "पंडितवा पोयिया वेचि डारिस" (पंडित ने पोयी वेच डाली); "वेटउवा अपनी महत्तिया क गरियाइस" (बेटे ने अपनी मां को गाली दिया)। यही शब्द यदि आदर द्यांतक हप में प्रयुक्त हों तो नदी, सायू, खेती, पंडित, पोयी, वेटवा, महतारी होंगे। जैसे कोई

.लड़का अपने वाप को प्रणाम करे तो कहेंगे कि "वेटवा वापे क पयलगी किहिस" और यिद उसे मारे तो कहा जायगा कि "वेटउवा वपवा क मारिस"। भावानुसार भाषा की जैली का यह परिवर्तन सर्वथा सराहनीय हैं। यह परिवर्तन केवल जीवित प्राणियों या वड़ी ही वस्तुओं के ही संबंध में नहीं होता, विक्क छोटी से छोटी वस्तु के लिए भी लागू है। क्यों कि यिद घर गिर जाय तो कहेंगे "घरा गिरि परा" और क़लम टूट जाय तो कहेंगे "कलमिया टुटि गइ"। अ-कारांत शब्दों में यह परिवर्तन केवल 'अ' को 'आ' कर देने से ही स्पष्ट होता है। यों तो कुछ शब्द ही ऐसे हैं जिन का अंत "हा" में होता है और जो सदा ही निकृष्ट अर्थ में प्रयुक्त होते हैं, जैसे "कुटिहा" (कूटि अर्थात् खराब मज़ाक़ करने वाला); "मोटहा" (गट्टर ले जाने वाला कुली); "फटहा" (फटा कपड़ा पहने हुए वरिद्र); "गैतलहा" (वहुत पुराना, नष्ट-भ्रष्ट); "मरतकहा" (मरणासन्त; बेकाम।)

जिन विशेषणों को श्रद्धा अयवा भय-पूर्वक प्रयोग में लाया जाता है उन में 'का' प्रत्यय लगा दिया जाता है, जैसे "ललका" घोड़ा (वह अच्छा लाल घोड़ा); "उँचका" घर (वह बढ़िया ऊँचा घर); "उजरका" कोट (वह धुला सफ़ेद कोट); "गोरहरका" मनई (गोरा आदमी); "निकका" वर्ष (नीक अच्छा; वर्ष चैल); "मोटका" सिपाही (मोटा सिपाही) आदि। एकाघ विशेषणों के दोनों ही प्रयोग देखने में आते हैं, जैसे किसी पतले आदमी को यदि प्रेमपूर्वक स्मरण करना हो तो कहेंगे "ऊ पतरका जवान" (वह पतला जवान) और उस को ही यदि घृणा से देखेंगे तो उस के लिए "पतरपुक्की" या "पतरपुक्का" विशेषण प्रयोग करेंगे। इसी तरह पराकाष्ठा दिखलाने के लिए एकाघ घट्यों में "अंठ" प्रत्यय लगा देते हैं, जैसे "झरंटा" (सूखा हुआ जो झूर या एकदम नीरस हो गया हो); "मूरहंठ" (हद दर्जे का मुरहा या पाजी आदमी)।

पाठकों को अवधी की एक और प्रवृत्ति के कुछ नमूने दे कर यह लेख वहीं समाप्त कहाँगा। यह प्रवृत्ति शब्दों की अनुकरणात्मक प्रवृत्ति कही जा सकती है क्योंकि भिन्न-भिन्न त्रियाओं की जो क्विन हैं उन्हीं का अनुकरण करना ही इस प्रवृत्ति का मुख्य ध्येय हैं। ये ध्वन्यात्मक शब्द सभी दुहरे होते हैं और प्रायः सभी हुत गित तथा क्रिया के द्योतक हैं, जैसे यदि कोई किसी को जल्दी-जल्दी पीट डाले तो कहेंगे "पटर-पटर पीटि विहिस"; इमी तरह खड़ाऊँ पहन कर जल्दी-जल्दी चलने के लिए "खटर-खटर"; गालियां देने के लिए "कटर-लटर"; दूवता हुआ मनुष्य जब जल्दी-जल्दी पानी पीने लगता है तो उसे "हुचुर- हुचूर" और बहुत प्यासा आदमी जब जल्दी-जल्दी शरवत या पानी पीने लगता है तो उसे "घुटुर-घुटुर", छोटे बच्चे के लिए "घुट-घुट", और इसी तरह बहुत भूखा मनुप्य जब ख्यादा खाना सट-सट खा जाता है तो उस के लिए "गुटुर-गुटुर" शब्दों का प्रयोग होता है। कोई मुस्त औरत जब इधर-उधर घूमती फिरती बातें बनाती रहती है तो उस के लिए "पुटुर-पुटुर" तथा "चिदिर-चिदिर" का प्रयोग करते हैं। इन ध्वनि-सूचक शब्दों की भी कई श्रेणियाँ हैं, जैसे पानी या मट्टा पीते समय यदि कोई गँवार गले से अधिक शोर करे तो "घुटुर-घुटुर" के स्थान में "घटर-घटर" कह देंगे, बच्चों के खाने के लिए इसी तरह "सुटुर-सुटुर" की जगह "सटर-सटर" कहेंगे। ताकने के लिए "टुकुर-टुकुर" कहते हैं जिस से निर्मिय एवं निष्क्रिय हो कर देखने का भाव प्रकट होता है। इसी प्रकार कितने ही शब्दों की सृष्टि और भी हो जाती है जो भिन्न ध्वनियों तथा अर्थों के द्योतक होते हैं, जैसे "टुन्नफुन्न" (मनमुटाव या झगड़ा); "गुम्म-सुम्म" (जब हवा नहीं चलती और गर्मी बहु पड़ती है उस समय का द्योतक है); चमा-चम्म, रपा-रप्प, ठना-ठन्न, गता-गम्म आदि भी इसी प्रकार के अनेक दुहरे शब्द हैं जिन के प्रयोग का आनंद देहात के प्रयोग करने वाले ही जान सकते हैं।

यदि हम अववी के बच्दों की प्रतिनिधि-स्वरूप एक लंबी सूची अर्थो-सहित दें सकते तो स्पष्ट हो जाता कि अवधी का बच्द-भांडार कितना पूर्ण और अगाय है। दुहरें अव्ययों अथवा विशेषणों की भाँति कुछ पूर्वकालिक के क्रिया-वाचक खंड भी प्रयुक्त होते हैं जैसे "घुसरि-पसरि", "खाइ-खुइ", "नोचि-चोथि", आदि और कुछ भाववाची पद भी ऐसे ही हैं जैसे "चोरी-चमरई", "लूगा-लत्ता", "अन्त-पानी", "लकड़ी-पथरी" इत्यादि। ऐसे ही दुहरे प्रयोग कुछ कियाओं के भूत एवं भविष्य रूपों के साथ लगते हैं जो कई दृष्टि से अंग्रेजी व्याकरण से मिलते जुलते हैं, जैसे "जावै त किहिस" (गया ही तो); "चलै त गय" (चला ही तो गया); "मरवौ करव" (मार्लेगा मी); "गइउ रहा" (गया भी था); "चलवौ किहिस" (चला ही गया) तया "जावौ करवूँ" या "जावै करवूँ" (में तो जाऊँगा भी या में तो जाऊँगा ही)। ये प्रयोग अंग्रेजी के 'डिड गो' की भांति हैं जिस में दो कियाओं का एक साथ ही समावेश हो जाता है। हम यहाँ यह भी बतला देना चहते हैं कि हम ने अवधी के बच्दों का जो अपूर्ण संग्रह किया है उस में ही खाने-पीने, खेती-चारी आदि मिन्त-मिन्न विभागों के इतने सब्द आ गए हैं कि उन्हीं के बल पर यह कहा जा सकता है कि अवधी का बच्द-भांडार भरा-पूरा है और संसार की उन्तत भाषाओं में बहुत पीछे न ठहरेगा।

## हिंदी के कुछ भूले हुए शब्द

#### [ लेखक—प्रोक़ेसर अमरनाय झा, एम्० ए० ]

इयर तीस-चालीस वर्ष से हिंदी गद्य और पद्य की गित अधिकाधिक संस्कृत की ओर होती रही हैं—उर्दू और फ़ारसी के डर से, पुराने हिंदी के ख़ब्दों का भी प्रयोग कम होने लगा है। अब तो दशा यह है कि कम से कम आज कल की हिंदी किविता केवल वहीं समझ सकता है जो संस्कृत में पूर्ण अवगित रखता हो। यही दशा उर्दू की हो रही है। इस समय मुझे हिंदी के ही विषय में कुछ लिखना है। हिंदी केवल विद्वानों की भाषा नहीं हैं —सर्व साधारण की भाषा हैं— मजदूरों की, काश्तकारों की, इक्केवालों की, दूकानदारों की भी भाषा हैं। आज ही हिंदी की एक मान्य पित्रका में सब से पहली किवता जो मुझे मिली, उस का अंतिम पद थों हैं—

चली स्नान-हित शोभा-वलियत, गीत-सदृश चित्त प्रिय-छिव-निर्मित; क्षालित शत-तरंग-तनु पालित, अवगाहित निकली द्युति निर्मल।

इस में हिंदी के दो शब्द, 'चली', 'निकली',—बीस में से दो शब्द—घोखे से आ गए हैं। जनता की छोड़ दीजिए, पढ़े-लिखे वाचकों को भी समय छगेगा इस के समझने में। ऐसी कविताओं का भी साहित्य में स्थान है, ऊँचा स्थान है। परंतु जब सभी किव इसी कैली का अनुकरण करेंगे तो हिंदी और संस्कृत में भेद ही क्या रह जायगा, जीवित और पुरानी भाषा में अंतर ही कीन सा होगा? सुलभता से उर्दू में भी ऐसे क्लिप्ट, अरबी-मिश्रित उदाहरण मिल जायेंगे। हिंदू और मुसल्मानों के परस्पर विरोध और मनोमा-लिन्य के ही कारण हिंदी और उर्दू की ऐसी प्रगति हो रही है। यह खेद का विषय है। साय ही 'हिंदुस्तानी' का भी इस समय में विरोधी हूँ, इस लिए कि इस नई भाषा के संस्करण में हिंदी की सबंधा हानि है और उर्दू की उन्नति। पड़े-लिये हिंदू बहुत संख्या ऐसे मिलते

हैं जो उर्दू पढ़ने और लिखने की योग्यता रखते हैं—मुसल्मान ऐसे बहुत थोड़े हैं जो हिंदी के अक्षरों से भी परिचित हों। ऐसी दशा में हिंदी-उर्दू मिलन में उर्दू का ही प्राधान्य होगा, और हिंदुस्तान के साधारण लोगों के लिए यह एक क्लिप्ट विदेशी भाषा हो जायगी। साथ ही संयुक्त प्रांत और पंजाब के अतिरिक्त और प्रांत वालों के लिए तो इस का समझना असंभव ही हो जायगा। कालक्रम से, पचास-सौ वर्ष में, हिंदू मुसल्मानों में ऐक्य स्थापित होने पर, संभव है 'हिंदुस्तानी' भाषा प्रचलित करने का यत्न सफल हो। 'हिंदुस्तानी' को आज कल की साधारण भाषा मान कर जो उस का समर्थन करते हैं, उन की भाषा के कुछ उदाहरण नीचे उद्धृत करता हूँ:—

- (१) "मेरा जाती अक़ीदह यह है कि अगर हिंदुस्तान में क़ौमी इत्त-हाद की बुनियाद कोई हो सकती है तो वह मुश्तर्का अदव या मुश्तर्का जवान है। हम में अगर एक-दूसरे के अदव ओ शेर और तारीखो-फ़लसफ़ा की क़द्र पैदा हो जाय या वअल्फ़ाज़े दीगर हम एक दूसरे को समझने लगें तो वहुत कुछ इस्तलाफ़ और ग़लतफ़हमियाँ जो इस वक़्त हमारे लिए वायसे नंग हैं दूर हो सकती हैं।"
- (२) "मेरी नाचीज राय में हिंदुस्तान का लिसानी इत्तिहाद जिस में हिंदुस्तानी आम जवान होगी इसी क़द्र अहम है जितना कि मुल्क का इंतजामी इत्तिहाद जो नई इसलाहात की तहत में क़ायम किया जाने वाला है।"
- (३) "अगर हमारी एकेडमी हमारे कवियों और लेखकों की जगा सके ताकि वह इस मायावी दुनिया के सपनों की असलियत पहचान लें और उस सच्ची दुनिया के अमृतमय नूर से हमारे मनों को रोशन कर दें तो सचमुच इस संस्था का मक़सद पूरा हो जाय।"

इन उदाहरणों से स्पष्ट है कि अभी कुछ दिनों तक हिंदी-उर्दू संमिश्रण केवल किंठन ही नहीं, हानिकारक और हास्यास्पद भी है।

फिर भी मेरा विचार है कि हिंदी लिखने और बोलने वालों का यह कर्तव्य हैं कि जहाँ ठेठ हिंदी के शब्द का उपयुक्त प्रयोग हो सके वहाँ अनावश्यक कठिन संस्कृत शब्द का प्रयोग न करें। बहुत स्थान में, विचार की गूढ़ता से, भाव की असाधारणता से, पद के लालित्य से विवश हो कर संस्कृत का सहारा लेना पड़ता है। परंतु हमारा हिंदी का भांडार खाली हो रहा है। हम दिनानुदिन इन शब्दों को देहाती समझ कर भूलते जाते हैं। इनकी ही कृपा से हमारी भाषा जीवित रह सकती है और सर्व-साधारण के हृदयंगम हो सकती है।

सव से पहला हिंदी-कोप हैरिस साहिव ने मद्रास में सन् १७९० ई० में प्रकाशित किया। फिर सन् १८०८ ई० में एक कोप मद्रास में ही मुद्रित हुआ। हिंदुस्तानी का एक कीप सन् १८०८ ई० में कलकत्ता में टेलर साहव और हंटर साहव ने प्रकाशित किया था। फिर एक नया संस्करण परिविधत रूप में, लंडन में, सन् १८१७, में मुद्रित हुआ। जीन शेक्सपियर साहव का सन् १८३४ का कोप बहुत ही उपकारी है, और उस समय के सब कोपों से अच्छा है। इस के तीसरे संस्करण के प्रकाशित होने की तिथि से पूरे सौ वर्ष हो चुके हैं, और इस को देखने से ज्ञात होता है कि उस समय कितने शब्द प्रचलित थे जिन्हें हम भूल गए हैं अथवा जिन्हें हम देहाती कह कर तिरस्कार करते हैं।

अपनी भूमिका में शेक्सपियर साहब ने एक बड़ी अच्छी बात कही है जिस से उन स्रोगों के मत की पुष्टि होती है जो हिंदी को राष्ट्रभाषा कहते हैं —

"भारतवर्ष जैसे विस्तृत देश में, जहाँ मनुष्यों की विभिन्न जातियाँ वसती हैं, सब से प्रचलित व्यावहारिक भाषा—उसे हम 'जवाने-उदूँ', 'रेस्ता', 'हिंदी', 'हिंदुस्तानी' अथवा 'दकनी' जो चाहें कह लें—के अंतर्गत बोलियों की विभिन्नता मिलना स्वाभाविक है, और एक भाग के साधारण शब्द दूसरे भाग के निवासियों के लिए न केवल अपरिचित वरन नितांत दुरूह हो सकते हैं। इस लिए वह भाषा जो यहाँ विणत हैं, और जो साधारणतया हिंदुस्तान खास या दकन में, दिल्ली, आगरा, हैंदराबाद या कर्नाटक में प्रचलित हैं मूलतया एक हैं, फिर भी देश के विस्तार के कारण बोलियों में, अनेक अंशों में भेद हुए विना नहीं रह सकता।"

In India, extensive as it is, and peopled by many different races of men, variety of dialects must be expected to occur in the most prevalent colloquial language, whether denominated Zaba'n-i-urdu, Rel.hta, Hindi, Hindustani, or Dakhani; and words of common use in some parts

#### इस कोप का टैटिल पेज यों है:

"A Dictionary, Hindustani and English, with a copious Index, fitting the work to serve, also, as A Dictionary English and Hindustani By John Shakespear. London: Printed for the Author, by J. L. Cox and Son, 75 Great Green Street, Lincoln's-Inn Fields; and sold by Parbury, Allen and Co. Booksellers to the Hon. East India Company. Leadenhall Street. MD CCC XXXIV."

हज़ार पृष्ठ से अधिक का यह कोष मेरे इस लेख का आघार है। मैं कुछ ऐसे हिंदी ज़ब्दों की सूची देता हूँ जिन का अब प्रायः व्यवहार नहीं होता है—

| अवन    | • | • | • | • | निर्घन के अर्थ में             |
|--------|---|---|---|---|--------------------------------|
| उवाकना | • | • | • |   | वमन करना                       |
| अवलापा |   | • | • | • | कमज़ोरी-असामर्थ्य              |
| अवूझ   |   | • |   |   | नासमझ                          |
| अवोला  |   | • |   | • | जिसे चुप रहने की आदत हो        |
| डभराना | • |   | • |   | वर्तन को ऊपर तक भर देना        |
| अपटक   |   | • |   |   | जो हाय पैर चलाने में असमर्थ हो |
| उपराला |   |   |   |   | सहायता                         |

may appear strange, or be even unintelligible, to the inhabitants of others. Thus, though the language here treated of, and which most generally prevails in Hindustan proper, or in the Dakhan, at Delhi, Agra, Hyderabad, or in the Carnatic, is essentially one and the same; yet, through so wide a range of country, differences will present themselves in various particulars of speech.

| उपरावरी •                                      | •  | • | • लड़ाका                          |
|------------------------------------------------|----|---|-----------------------------------|
| उपरींचा .                                      |    |   | . अँगोछा                          |
| अफेंडा ।                                       |    | • | . घमंडी                           |
| अटन •                                          |    |   | . ढेर                             |
| उजान •                                         |    |   | . नदी के प्रवाह के विरुद्ध        |
| उजवाना .                                       | •  |   | . एक पात्र से दूसरे में उड़ेलवाना |
| ভঙ্গা ।                                        |    |   | . गँवार                           |
| अदर्सा •                                       |    | • | . मलमल का एक प्रभेद               |
| अधवर •                                         | •  |   | . , बीच में                       |
| अववर •                                         | •  |   | . कपड़े का आधा टुकड़ा             |
| अवसा ·<br>अर्वराना ·                           | •  | • | • घवड़ाना                         |
| -                                              |    |   | . नीरस                            |
| अरस ·<br>अर्कट ·                               |    | • | . चतुरता                          |
| • •                                            | •  |   | . भिन्न करना                      |
| अर्गाना •                                      | •  |   | . कपड़ा सुखाने के लिए रस्सी       |
| अर्गनी •                                       | •  |   | . घोखा                            |
| उरेव ∙                                         | •  | • | . वड़ा छाता                       |
| अड़ानी •                                       | •  | • | . ऐसा शहर जहाँ तिजारत हो          |
| अड़ंग ·                                        | •  | • | . दुरमनी                          |
| अड़ैंच •                                       | •  | • | -<br>वरांडा                       |
| ओसारा .                                        | •  | • | ज्यालना                           |
| उसिजना .                                       |    | • | . आधीन होना                       |
| क्षासन तले                                     |    | • | . इस वर्ष                         |
| -                                              | •  | • | . तकिया                           |
| <b>उ</b> सीसा                                  |    | • | . अगुद्ध बोलने या पड़ने वाला      |
| अ <b>न्</b> षिया                               |    | • | . अकड़ने वाला                     |
| अकड़ैत<br>———————————————————————————————————— |    | • | . वाते बनाना                      |
| व्याग फांक                                     | 71 | • | •                                 |

| आगम वाँध  | वना  | • | • | • | भविष्यवाणी करना        |
|-----------|------|---|---|---|------------------------|
| अगोरना    |      |   |   | • | देख-भाल करना           |
| अगोरिया   |      | • | • | • | चौकीदार<br>`           |
| अलंग      | •    |   |   | • | किनारा; कोना           |
| अंटाचित   | •    | • | • | • | अभागा                  |
| इंडुआ     | •    |   |   | • | कपड़े का टुकड़ा जिस पर |
| Ŭ         |      |   |   |   | गठ्ठर रक्खा जाय        |
| वावाई     |      |   | • | • | खवर                    |
| ओस पड़ र  | जाना |   |   | • | दाम कम हो जाना         |
| ऊकना      |      |   | • |   | भूल करना               |
| औगाह ़    |      | • |   | • | गहरा                   |
| उहार      |      | • |   | • | पालकी को ढकने का कपड़ा |
| वात फेंकन |      |   | • | ٠ | चिढ़ाना                |
| वाज       |      |   | • |   | विरह                   |
| वाछना     |      |   | • | • | •                      |
| वाँस पर च |      | • |   | • |                        |
| ववस्ता    |      | • |   |   | वहरूपिया; मूर्ख        |
| वित्तम वि | त्तम |   | • |   | थोड़ा थोड़ा कर के      |
| वटपाड़    |      |   |   | • | डाक्                   |
| वजोड़ना   |      |   |   |   | मारना -                |
| विचकाना   |      |   |   |   | प्रतिज्ञा भंग करना     |
| वृरास     |      |   |   |   | क्रोव; अप्रसन्तता      |
| वसनी      |      |   | • |   | वटुआ                   |
| विमुरना   |      |   |   |   | घीरे-बीरे रोना         |
| वकारा     | •    | • |   |   | मुसाफ़िर               |
| विलल्ला   | •    |   | • |   | मृखं                   |
| चंदूहा    | •    | • |   | • | आंची                   |

| वनहा    | •        | • | • |   | जादूगर                              |
|---------|----------|---|---|---|-------------------------------------|
| ववेसिया |          |   |   |   | वकनेवाला                            |
| विहाना  |          |   |   |   | समय व्यतीत करना                     |
| भदेसल   |          |   |   |   | भद्दा; कुरूप                        |
| बहुरना  |          |   |   |   | वापस आना                            |
| भड़ंग   | •        |   | • | • | भड़भड़िया                           |
| भकुवा   | •        |   |   |   | वेवकूफ़                             |
| भंभूआ   |          |   |   |   | वह फ़कीर जो चोरी करने पर वाघ्य      |
|         |          |   |   |   | होता है                             |
| भोकस    | •        |   |   |   | जादूगर                              |
| पाटूनी  | •        |   |   |   | मल्लाह                              |
| पातर    |          | • |   |   | वेश्या                              |
| विछलपाई | <u>:</u> | • |   |   | भूतिनी                              |
| पिड़ाना | •        | • |   |   | दर्द करना (यह अच्छा संस्कृत "पीड़ा" |
|         |          |   |   |   | से उत्पन्न हुआ शब्द है)             |
| परचूनिआ |          | • |   | • | अनाज वेचने वाला                     |
| पसर     |          |   |   | • | मवेशी को रात में चराना              |
| पखेस    |          |   |   |   | मृहर                                |
| पुलहाना | •        |   |   |   | राजी करना                           |
| पॅवारा  |          | • | • |   | कहानी                               |
| पोआना   | •        |   |   |   | धूप में सुखाना                      |
| पोटला   | •        | • |   |   | गट्ठर                               |
| पौढ़ना  |          |   | • |   | <b>छेटना</b>                        |
| पोली    | •        |   | • |   | <b>येवकू</b> फ़                     |
| पोहना   | •        |   |   | • | रोटी वनाना                          |
| फफसा    |          | • | • |   | वे स्वाद का                         |
| _       |          |   |   |   |                                     |

| फसकड़      |       | • | • |   | जमीन पर पाँव फैला कर वैठना         |
|------------|-------|---|---|---|------------------------------------|
| पेखनिया    |       |   |   |   | नाटक करने वाला पात्र               |
| तारे तोड़न | ıτ    | • |   |   | धोखा देना                          |
| तपरी       | •     | • | • | • | थोड़े ऊँचाई की जगह                 |
| ततरी       |       |   |   | • | चपला कुमारी                        |
| तितिवा     |       | • |   |   | अड़चन                              |
| तुर्तुरा . | •     |   | • |   | तेज (मनुष्य)                       |
| तड़ा       | •     |   |   |   | द्वीप                              |
| तींसना     | •     |   |   | • | गर्मी से परेशान होना               |
| थाँग       |       |   | • |   | चोरों का अड्डा                     |
| थोड़दिला   |       |   |   |   | <b>कु</b> पण्                      |
| त्यूर      | •     | • |   | • | सर चकराना                          |
| त्यींघा    |       | • |   |   | जिसे कम सूझता है                   |
| टावर       |       |   |   |   | छोटा तालाव                         |
| टिपका      |       |   | • |   | <b>जँग</b> ळी से लगाया हुआ कोई रंग |
| टकसाल न    | वढ़ना | • | • |   | शिक्षा प्राप्त करना                |
| ठेसरा      | •     |   | • |   | ताना                               |
| जागावंदी   | •     | • |   |   | नींद आना                           |
| जुल        |       | • | • |   | घोंबा                              |
| जमोगना     | •     | • | • |   | दर्याःत करना                       |
| जुन्हाई    | •     | • | • |   | चंद्रमा की ज्योति                  |
| झाँसू      |       | • | • |   | धोखा देने वाला; फुसलाने वाला       |
| झकोर       |       | • | • |   | हानि                               |
| सोझा       | •     | • | • | • | पेट                                |
| चपड़ाऊ     |       | • | • |   | निर्लंज्ज                          |
| =10:2      |       |   |   |   |                                    |

| चफाल                | •      | • | • | • | ऐसा स्थान जिस के चारों तरफ़ दल- |
|---------------------|--------|---|---|---|---------------------------------|
|                     |        |   |   |   | दल हो                           |
| चट्टा               |        |   | • |   | विद्यार्थी                      |
| चकरैला              |        | • |   |   | गोल                             |
| चकलाना              |        |   |   | • | चौड़ा करना                      |
| चिकनिया             |        |   |   |   | शौकीन आदमी                      |
| चंडावल              |        |   | • |   | सेना के पीछे का अंश             |
| चौतर्का             |        |   | • |   | एक प्रकार का तंव                |
| चोर ढोर             |        |   | • |   | मुद्दई और मुद्दालह              |
| चौड़ाई म            | ारना   |   | • |   | वातें वनाना                     |
| चीकड़ी भृ           | लना    |   | • |   | वापे से वाहर होना               |
| चोंटी आर            |        |   |   |   | घमंडी होना                      |
| छतनार               |        |   | • |   | चिपटा                           |
| छुरी तले            | दम लेन | Τ | • |   | कठिनाई में न घवराना             |
| छीजना               | •      | • |   |   | घटना; रोगी होना                 |
| दुरना               |        |   |   |   | <b>छिपना</b>                    |
| दसींघी              |        |   |   |   | प्रशंसात्मक कविता लिखने वाला    |
| डगरा                |        |   |   | • | सड़क                            |
| दिगवार              |        |   |   |   | चौकीदार                         |
| दुल्मियां           |        |   |   |   | छोटा चटुमा                      |
| उ<br>दिनी           |        |   |   |   | बुड्ढा (जानवर)                  |
| घँघार               |        |   |   |   | वकेला                           |
| धुँघेला             |        |   |   |   |                                 |
| धिँगाना             |        |   |   |   | वस्त करना                       |
| धूरा देना           |        |   |   |   | ********                        |
| ्राचक<br>टावक       | •      | • |   |   | कुएँ का ताजा पानी               |
| रुवाजिला<br>एकाजिला | •      | • | • | • | वृद्धित                         |

| ढाँसा .       | •  | • | • | अपवाद                             |
|---------------|----|---|---|-----------------------------------|
| रवड़ .        | •  | • |   | थका <b>न</b>                      |
| रमदू फट्टू .  | •  |   | • | साधारण लोग                        |
| रहवाई .       | •  |   |   | मकान का किराया                    |
| सापन .        | •  | • |   | वह रोग जिस में सर के वाल झड़ जाते |
|               |    |   |   | हें                               |
| सपर्दा .      | •  | ٠ | • | नाचने वाली औरत के साथ का          |
|               |    |   |   | वजाने वाला                        |
| सुतार .       |    | • |   | वढ़ई                              |
| सत्राना .     |    |   |   | <b>ऋ</b> द्ध होना                 |
| सताऊ .        | •  | • | • | तंग करने वाला                     |
| सतीला .       | •  | • | • | वलवान                             |
| सुकलाई .      | •  | • |   | (शुक्ल से) सफ़ेदी                 |
| सिवाना .      | •  | • |   | सीमा                              |
| सुनोघन .      |    | • | • | इशारा                             |
| सेना .        |    | • | • | गाँव का तहसीलदार                  |
| कालिमा .      | •  | • | • | अपवाद                             |
| कुर्लांच मारन | τ. | • | • | कूदना                             |
| कुलवोड़ .     | •  | • | • | जो अपने कुल को कलंक लगाता है      |
| कमठ .         | •  | • | • | एक तरह का धनुप (यह संस्कृत        |
|               |    |   |   | शब्द है)                          |
| कंटर .        | •  | • | • | कृपण                              |
| कॅगड़ा .      | •  | • |   | मोटा-ताजा                         |
| कने .         | •  | • | • | नजदीक़ ; पास                      |
| कूटना .       | •  | • | • | दाम लगाना                         |
| कींच .        | •  | • | • | चमक (जैसे विजली की)               |
| खव्वा .       | •  | • | • | वँहियया                           |

खटाल . . . वसंत समय खिरयाना . . . जमा होना

खिसियाहट · · . विगड़ना

इस प्रकार के सैकड़ों शब्द हिंदी में पहले वोल-चाल में व्यवहृत थे। कोई कारण नहीं कि ये फिर से व्यवहार में न लाए जावें।

# हिंदुस्तानी के संबंध में कुछ ग़लतफ़हिमयाँ

[ लेखक -- डाक्टर ताराचंद, एम्० ए०, डो० फिल्० (आक्सन) ]

इधर हाल में कई पत्र-पत्रिकाओं में ऐसे लेख प्रकाशित हुए हैं, जिन का संबंध उस समस्या से हैं जो हिंदुस्तान की आधुनिक भाषाओं के, और विशेषतः संयुक्त प्रांत की भाषा के विकास से दिलचस्पी रखनेवालों का ध्यान आर्कापत कर रही है। समस्या नई नहीं है। वास्तव में उन्नीसवीं सदी के शुरू में ही, जब कि जॉन वोयविक गिलकाइस्ट ने कलकत्ता के फ़ोर्ट विलियम कालिज में लल्लुलाल, सदल मिश्र, मीर अम्मन, मीर वहाद्र अली, हैदरवस्त 'हैदरी', क़ाजिम अली 'जवान', मजहर अली खाँ 'विला', निहाल-चंद, शेरअली 'अफ़सोस' इत्यादि को इकट्टा कर के उन के द्वारा फ़ारसी और व्रजभापा से अनुवाद कराना शुरू किया था, अनुवाद के लिए प्रयोग में लाई जानेवाली भाषा के नाम, स्वभाव, मर्यादा और शैली की समस्या उपस्थित हो गई थी। इस समस्या की ओर उन्नीसवीं सदी भर लोगों का ध्यान आर्कापत होता रहा, और कुल वर्षों में तो वादिववाद वहत जोर से चला। १८६० और १८८० के बीच जॉन बीम्स और एफ़्० एस्० ग्राडज ने इस विषय पर शास्त्रीय पत्रिकाओं में विद्वत्तापूर्ण छेख लिखे। राजा शिवप्रसाद सितारेहिंद ने वीम्स का पक्ष ग्रहण करते हुए भाषा में फ़ारसी और अरवी के प्रभाव को क़ायम रखने के लिए अपील की, किंतु राजा लक्ष्मणसिंह ने इस का विरोध किया और फ़ारसी तथा अरबी अंशों को हटा कर उन के स्थान पर संस्कृत के शब्दों को लाने के पक्ष में ग्राडज का समर्थन किया। यह बात भी मनोरंजक है कि ईसाई धर्म-प्रचारकों ने भी संस्कृत के प्रभाव का पक्ष छेने में कमी नहीं की। सर जी० ए० ग्रिअसेन-जिन्हें सभी लोग भारतीय भाषा-विज्ञान का आचार्य मानते हैं-ने अपनी पुस्तक 'लिग्विस्टिक सर्वे अब इंडिया' के भाग ९ के पहले हिस्से में लिखा है---"दुर्भाग्यवश इस युग में सब से प्रभाव-भाष्टी अँगरेज संस्कृत-मिश्रित भाषा के ही पक्ष में रहे हैं। ईसाई घर्म-प्रचारकों द्वारा इसी संस्कृत-मिश्रित हिंदी का प्रयोग हुआ है, और इंजील का अनुवाद भी उसी हिंदी

में हुआ है। कुछ भारतीय लेखक जो ठेठ हिंदी के पक्ष में थे इस भ्रमपूर्ण प्रयत्न के शक्ति-शाली उदाहरण के मुकाबले में बहुत कम सफल हुए।"

वीत्तवीं सदी के आरंभ से वही विवाद फिर जोरों के साथ शुरू हो गया है। इस प्रकार यह विवाद जो लगभग डेढ़-सौ वरस से जारी है केवल सामियक या महत्वहीन नहीं कहा जा सकता। वास्तव में इस समस्या के निर्णय पर बहुत से व्यावहारिक महत्व के परिणाम निर्भर हैं। इस लिए यह आवश्यक है कि इस समस्या पर विना अनावश्यक आवेश और जहाँ तक संभव हो सके विना दलवंदी के भाव के ग़ीर किया जावे।

### नाम-संबंधी ग़लतफ़हमियाँ

प्रश्न के पक्ष-विपक्ष में विचार करने और दोनों विरोधी दलों के पृथक्-पृथक् दृष्टि-कोण को समझने के पहले मुझे यह आवश्यक मालूम होता है कि जिन नामों का हम प्रयोग करें उन की ठीक-ठीक परिभाषा दे दें, क्योंकि इस संबंध में बहुत कुछ ग़लतफ़हमी इस कारण होती है कि उन नामों के अर्थ के वारे में लोगों को भ्रम है। इस विषय में बहुत से नामों का प्रयोग हुआ है, जिन में से कुछ ये हैं—'भाषा', 'हिंदवी', 'हिंदुस्तानी', 'ज्वानेहिंदुस्तान', 'देहलवी', 'खड़ी बोली', 'मध्यदेश की बोली', 'रेस्ता', 'ज्वाने-उर्दू ए-मुअल्ला', 'उर्दू '। इन सब नामों में 'हिंदी', 'हिंदुस्तानी' और 'उर्दू ' का प्रयोग अधिक होता है, और वास्तव में बादविवाद भी अब इन तीन नामों के प्रयोग के ही संबंध में है।

### हिंदी

सव से पहले हमें हिंदी नाम को ही लेना चाहिए। जैसा कि भारतीय भाषा-विज्ञान के सभी विद्यार्थी जानते हैं। हिंदी या हिंदवी नाम का प्रयोग कई विभिन्न अर्थों में हुआ है। जन में से तीन जो अधिक महत्व रखते हैं, नीचे दिए जाते हैं—

(१) हिंदी या हिंदबी नाम का प्रयोग साधारणतया भारतीय के अर्थ में हुआ है। भारतवर्ष के साथ जब मुसलमानों का प्रारंभिक संपर्क हुआ तभी से उस का प्रयोग इसी अर्थ में होने लगा। लाहीर और दिल्ली के पास बसने के बाद जब मुसलमानों ने भारतीय आर्य-भाषा को अपनाया तव उस भाषा के लिए हिंदी या हिंदबी नाम का प्रयोग हुआ। इस प्रयोग के कुछ उदाहरण यहाँ दिए जाते हैं। १२२८ में मोहम्मद औफ़ी ने कुछ कवियों की कविताओं का संग्रह किया। उन कवियों में उस ने ख्वाजा मसूद सुआद सलमान नामक एक कवि का भी जिक्र किया है, और लिखा है कि उस ने हिंदवी भाषा में एक दीवान लिखा था। अलाउद्दीन खिलजी (१२९५-१३१५) के शासनकाल में, फ़ख़रुद्दीन मुवारक ग़ज़नवी ने एक शब्द-कोप तैयार किया जिस में उस ने फ़ारसी के शब्दों के हिंदी पर्यायवाची शब्दों को दिया। अमीर ख़ुसरी (जिस की मृत्यु १३२५ में हुई) ने भी हिंदी और हिंदवी नामों का प्रयोग किया। शाह मीराँ जी शमसूल उश्शाक ने, जिन का देहांत १४९५ में हुआ, अपनी रचनाओं की भाषा हिंदी बतलाई है। दक्षिण भारत में भी हिंदी शब्द का प्रयोग दिक्खनी के साथ-साथ आम तौर पर हुआ। नुसरती ने, जो बीजापुर के शासक, अली आदिल शाह हितीय के दरवार में राजकवि था, अपनी हिंदी कविताओं का जिन्न किया है। दक्षिण में विकसित होनेवाली कविता को जब म्गल दरवार में आश्रय मिला तब दिल्ली के शायरों ने भी अपनी काव्य-भाषा के लिए हिंदी नाम का ही प्रयोग किया। शायरों में, शाह हातिम से छे कर गालिव तक, इस प्रयोग के अनेक उदाहरण मिल सकते हैं, और गद्य के संबंध में भी प्रारंभिक लेखकों से लेकर सर सैयद अहमद खाँ तक अनेक उदाहरण मिलेंगे। इस प्रयोग के अनुसार हिंदी का अर्थ वही है जो आजकर उद्दें का है।

(२) हिंदी शब्द का दूसरा प्रयोग प्रांतीय प्रचलित भाषाओं के उस वर्ग के लिए होता है, जिसे ग्रियर्सन ने 'टिशियरी प्राकृत्स' (तीसरी प्राकृत) और डाक्टर सुनीतिकुमार चैटर्जी ने नई इंडो-एरियन भाषाएँ कहा है। वह प्रदेश, जहाँ इन भाषाओं का प्रयोग होता है, पिरचम में सरहिंद से ले कर पूरव में बनारस तक, और उत्तर में हिमाल्य की तराई से ले कर दक्षिण में नर्गदा तक फैला हुआ है। इन भाषाओं का प्रचार प्राचीन मध्य-प्रदेश और उत्तरी और दक्षिण कोशल में हैं। वे भाषाएँ पिरचमी हिंदी और पूरवी हिंदी, इन दो शाखाओं से संबद्ध हैं। इस प्रकार हिंदी शब्द का प्रयोग निम्नलिसित मानी हुई प्रनित्त भाषाओं के लिए होता हैं—बुंदेली, कनीजी, ब्रजभाषा, बांगडू, प्रियर्सन हारा पुकारी जानेवाली हिंदुस्तानी या बाबू हिंदरचंद्र हारा पुकारी जानेवाली सड़ीवोली या, शैल बाजन और अमीर सुनरी हारा पुकारी जानेवाली देहलवी, अवधी, बधेनी और

छत्तीसगढ़ी। इन आठ भाषाओं के अतिरिक्त कुछ विद्वान् राजस्थानी और गगही को भी इसी वर्ग में शामिल करते हैं। पंडित सूर्यकरण पारीक और श्री नरोत्तमदास स्वामी राजस्थानी के और श्री राहुल सांकृत्यायन मगही के पक्षपाती हैं। इस प्रकार पंजाब से ले कर वंगाल तक की सभी प्रचलित भाषाओं के लिए हिंदी शब्द का प्रयोग होता है।

(३) तीसरे अर्थ में हिंदी शब्द का प्रयोग विशेषतः हिंदुस्तानी, खड़ीवोली या देहलवी नाम से पुकारी जानेवाली साहित्यिक भाषा के लिए होता है। ध्विन और व्याकरण की दृष्टि से आधुनिक हिंदी उन सब प्रचलित भाषाओं से भिन्न हैं, जो पश्चिमी और पूरवी हिंदी के वर्गों में शामिल की जाती हैं, और उर्दू के समान है।

### उर्दू

हिंदी के लिए उर्दू नाम का प्रयोग शायद मुसहफ़ी ने ही पहले-पहल किया था। १७५२ में तैयार किए गए अपने किता-संग्रह में मीर ने 'खताने-उर्दूए-मुअल्ला' नाम का प्रयोग किया। क्राइम की 'मखज़ने निकात' (१७५४) में भी इस नाम का प्रयोग मिलता है। वाक़र आगाह नामक दक्षिण के एक शायर ने १७७२ में, और अली इन्नाहीम खाँ ने १७८३ में उर्दू शब्द का प्रयोग किया था। अता हुसैन तहसीन ने 'नी तर्जे-मुरस्सा' (१७७० या १७९७) में 'खताने-उर्दूए-मुअल्ला' का उल्लेख किया है। १८०१ में लिखी गई पुस्तक 'वाग़ो-वहार' की भाषा को मीर अम्मन ने उर्दू कहा था। ध्विन और व्याकरण के नियमों को देखते हुए उर्दू हिंदी के ही समान है, अंतर केवल वाहरी शब्दों के आने के कारण हो गया है।

# हिंदुस्तानी

वजहीं (१६३५) की रचनाओं में, फ़रिस्ता (जन्म १५९०) द्वारा लिखे हुए इति-हास में, और अब्दुल हमीद लाहीरी (मृत्यु १६५४) के 'वादसाहनामा' में 'जवाने-हिंदुस्तान' नाम का प्रयोग हुआ है। इस प्रकार मालूम होता है कि इस माणा के लिए १६-१७वीं सदियों में जवाने हिंदुस्तान नाम काफ़ी प्रचलित था। टैरी और (१६१६) फ़ायर (१६७३)ने इसे 'इंडोस्तान' नाम से पुकारा है, और अमादुक्जी ने १७०४ में 'लिगुए इंदोस्तानिका' के हस्तिलिखित सब्द-कोप का जिक्र किया है। १७१५ में केटेलेयर ने 'लिंग्वा हिंदोस्तानिका' की सब से पहली व्याकरण-पुस्तक और शब्द-कोप की रचना की। अठारहवीं सदी में हिंदुस्तानी नाम का प्रचलन हुआ। जब १८०१ में मीर अम्मन ने 'वाग़ी-बहार' की रचना शुरू की तो उस ने जान-बूझ कर ठेठ हिंदुस्तानी का प्रयोग किया। गिलकाइस्ट ने 'हिंदुस्तानी' शब्द का ही अपनी किताबों के नाम के साथ प्रयोग किया, उदाहरणार्थ 'अँगरेजी-हिंदुस्तानी डिवशनरी' और गार्सें दतासी ने पेरिस में हिंदी और हिंदुस्तानी के इतिहास पर भाषण दिए। 'हिंदुस्तानी' नाम का प्रयोग 'खड़ीबोली' के लिए किया गया है। बहुत से लेखकों ने इस नाम का प्रयोग उर्दू के लिए और कुछ ने आधुनिक हिंदी के लिए किया है।

हिंदुस्तानी की ग्रियर्सन द्वारा दी गई परिभाषा नीचे दी जाती है ताकि उस से स्थिति साफ़ हो जावे—'हिंदुस्तानी मुख्यतः गंगा के दोआव के ऊपरी भाग की भाषा है और भारतवर्ष की राष्ट्रभाषा भी है, जो कि फ़ारसी और देवनागरी, दोनों लिपियों में लिखी जा सकती है। उस के साहित्य में विशुद्ध तत्सम शब्दों का प्रयोग कम होता है और फ़ारसी तथा संस्कृत शब्दों का प्रयोग अधिक नहीं होता। इस प्रकार उर्दू नाम हिंदुस्तानी की केवल उस विशेष शाखा को दिया जा सकता है जिस में फ़ारसी शब्दों का बहुधा प्रयोग होता है.....और इसी प्रकार हिंदी उस शाखा को कहेंगे जिस में संस्कृत शब्दों का बाहुत्य है।"

इस प्रकार मालूम हो जाता है कि हिंदुस्तानी नाम नया गढ़ा हुआ नाम नहीं है जिस का मन्शा हिंदी और उर्दू का स्यान लेना हो। हिंदुस्तानी एक पुराना और प्रसिद्ध नाम है, जो उस भाषा के लिए प्रयोग में आता है जिस के उर्दू और हिंदी दो रूप हैं, और जो इन दोनों का आधार है।

#### भाषा-संबंधी गलतफहमी

नाम के संबंध में ग़लत धारणा होने की वजह से भाषा के संबंध में भी अजीव ग़लत-फ़हमी फैल गई हैं। भाषा और साहित्य के बड़े-बड़े इतिहासकारों ने भी हिंदी, उर्दू और हिंदुस्तानी की उत्पत्ति और विकास के संबंध में निर्णय करने में ग़लती की हैं। इस गलती का कारण यह है कि या तो साहित्य की विभिन्न धाराओं का उन्हें ज्ञान नहीं है, या वे हिंदी के उपरोक्त तीनों अर्थों को और विभेषत: दूसरे और तीसरे को पृथक्-पृथक् इप से समझन में असमर्थ हैं। जब कुछ लोग हिंदी के विकास की बात करते हैं तो वे इस बात का खयाल नहीं करते कि हिंदी का इतिहास राजस्थानी, व्रजभाषा और अवधी जैसी भाषाओं के इतिहास से भिन्न है। वे इस बात को भी भूल जाते हैं कि हिंदी और उर्दू के इतिहास में बहुत-सी समानता है।

हिंदुस्तानी या खड़ीवोली का, जो कि भारतीय आर्य-भाषाओं की ही एक शाखा से निकली है, मध्यदेश की अन्य भाषाओं से दसवीं सदी के लगभग अलग होने के वाद से, अपना एक अट्ट इतिहास है। जैसा कि सब लोग जानते हैं, गंगा के ऊपरी दोआब और आस-पास के हिस्सों में रहनेवाले लोगों की यही मुख्य भाषा थी और है। जब बारहवीं सदी के अंत में मुसलमान दिल्ली में और उस के आस-पास वसने लगे तव उन्हों ने इस प्रचलित भाषा को अपना लिया। इस प्रकार नए भाषा-भाषियों की जवान से कुछ नई व्वनियाँ भी आ गई। खड़ीवोली के व्याकरण-संवंधी नियमों में भी कूछ हलके और साधारण परिवर्तन हुए और मुसलिम विजेताओं की भाषा से उस में कुछ वाहरी शब्द भी आ गए। इस प्रकार जो परिमार्जित भाषा पैदा हुई, साहित्यिक प्रयोग के लिए वही काम में आने लगी। कहा जाता है कि अमीर खुसरी ने इस भाषा का प्रयोग चौदहवीं सदी में किया था, लेकिन उस समय का कोई पक्का सबूत नहीं मिलता, इस लिए यह वात निरचय रूप से नहीं कही जा सकती। लेकिन दक्षिण में खडीवोली गद्य और पद्य दोनों की भाषा वन गई और वहाँ चौदहवीं और अठारहवीं सदियों के वीच उस भाषा में एक संपन्न साहित्य का सुजन हुआ। दक्षिण के इस साहित्य में भापा-संबंधी दो विरोप-ताएँ हैं--भाषा में तद्भव शब्दों का वाहुल्य है और साहित्य में केवल विदेशी वातों की भरमार नहीं है। दक्षिण के लेखक उचित ही अपने को हिंदी का लेखक समझते थे। अपने गद्य और पद्य की भाषा को उन्हों ने ठीक ही हिंदी नाम दिया था।

इस के प्रतिकूळ उत्तरी भारत में परिस्थित वड़ी अजीव थी। यद्यपि खड़ीबोळी या हिंदुस्तानी उत्तर भारत की ही भाषा थी किंतु साहित्यिक भाषा के रूप में उस का विकास मुख्यतः दक्षिण में ही हुआ। सत्रहवीं सदी से पूर्व उत्तर भारत में इस भाषा में पूरी तरह से लिखा हुआ कोई प्रमुख ग्रंथ मुश्किल से ही मिलेगा। जब तरहवीं सदी में खड़ीबोळी परिमाजित हो कर सामने आई तो उसे राजस्थानी जैसी प्रतिद्वंदी भाषा से साहित्य के क्षेत्र में मुकाबला करना पड़ा। उस काल में राजस्थानी ही साहित्य के लिए लोकप्रिय भाषा थी; जैन ग्रंथ और नरपित नल्ह आदि के काव्य भी उसी भाषा में मिलते हैं।

पंद्रहवीं सदी में जब भिन्त की छहर फैलनी शुरू हुई तब उस से तीन मतों का जन्म हुआ—िनराकार-भिनत, कृष्ण-भिन्त और राम-भिन्त। पहले मत के संत कबीर, नानक, दादू ने अपने विचारों का प्रचार करने के छिए अन्य प्रांतिक भाषाओं के साथ खड़ी बोली का प्रयोग किया। सूरदास, नंददास आदि कृष्ण-भिन्तों ने अपने गीतों और भजनों में केवल ब्रजभाषा का ही प्रयोग किया। तीसरे संप्रदाय के संतों ने जिन के नेता गोस्वामी तुछसीदास थे, अपनी रचनाओं में अवधी भाषा का प्रयोग किया।

पंद्रहवीं सदी तथा उस के बाद साहित्य की नदी दो धाराओं में प्रवाहित हुई, जिन में एक अवधी थी और दूसरी ब्रजभाषा। केवल हिंदू लेखकों ने ही इन भाषाओं का प्रयोग नहीं किया, मुसलमानों ने भी उन्हें अपनाया। रहीम, रसखान और रसलीन ब्रजभाषा के इतिहास में उसी प्रकार प्रसिद्ध हैं जैसे हिंदू किव, और सब लोग जानते हैं कि यदि मिलक मोहम्मद जायसी ने साहित्य की नींच न डाल दी होती तो कदाचित् अवधी 'रामचरितमानस' जैसे महान् ग्रंथ की रचना से वंचित रहती।

इस काल में आधुनिक हिंदी या संस्कृत-मिश्रित हिंदुस्तानी की हालत डांवाडोल रही। वोलचाल के लिए तो खड़ीबोली जीवित भाषा थी ही, लेकिन जहां तक साहित्य से संबंध है हिंदी (फ़ारसी-मिश्रित हिंदुस्तानी), बजभाषा और अवधी ही क्षेत्र में थीं और अठारहवीं सदी के अंत तक परिस्थित ऐसी ही बनी रहीं; हिंदी साहित्य का इतिहास लिखनेवाले कुछ लोगों ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि अठारहवीं सदी से पहले भी आयुनिक हिंदी में साहित्य था, किंतु ये प्रयत्न सफल नहीं हुए हैं। सोलहवीं सदी में गंगाभट्ट हारा लिखित १६ पृष्ठ की 'चंद छंद वर्णन की महिमा' एक छोटी-सी पुस्तिका को आधुनिक हिंदी की पहली गद्धरचना बतलाया जाता है, और बहुत समय के बाद जटमल की 'गोरा बादल की बात' का नंबर आता है। पहली पुस्तक मिश्रित बजभाषा और खड़ीबोली में लिखी हुई है, और दूसरी के बारे में सिद्ध हो गया है कि बह उद्यीसवीं सदी में लिखी गई बी, और मूल राजस्थानी काव्य-यंग का अनुवाद है। कहा जाता है कि अठारहवीं नदी में दो या तीन और पुस्तकों जैसे 'मंडोवर का वर्णन', 'चकता की पातस्याही की परंपर' और मिलती हैं, जो राड़ी बोली में लिखी गई हैं। किंतु उन

की, साहित्यिक दृष्टि से, हिंदी (फ़ारसी-मिश्रित हिंदुस्तानी), व्रजभापा और अवधी की गद्य-रचना से मुश्किल से ही तुलना की जा सकती है।

उन सब सिंदयों में फ़ारसी-मिश्रित हिंदी ही, न कि संस्कृत-मिश्रित हिंदी, सभ्य समाज की भाषा थी—वह हिंदू समाज हो या मुसलिम। यहाँ तक कि १८७१ में भारतेंदु हिरक्चंद ने अग्रवालों की उत्पत्ति पर अपनी पुस्तक के प्राक्कथन में लिखा था "इन की (अग्रवालों की) बोली—स्त्री और पुरुष सब की—खड़ीबोली अर्थात् उर्दू है।" जो बात अग्रवाल जाति के विषय में सत्य थी वह उत्तर भारत के और सभी लोगों के विषय में भी सत्य थी।

### ग्राधुनिक हिंदी का जन्म

वास्तव में आधुनिक हिंदी का युग उन्नीसवीं सदी के आरंभ से गुरू होता है। मुंशी सदासुखलाल नियाज ने ईस्ट इंडिया कंपनी की नौकरी से पेन्दान लेने के वाद जब इलाहाबाद में निवास करना शुरू किया, तव उन्हों ने श्रीमद्भागवत का स्वतंत्र अनुवाद किया और उसे 'सुखसागर' नाम दिया। उसी समय इन्हा अल्ला खाँ ने 'रानी केतकी की कहानी' की रचना की। इस के वाद गिलकाइस्ट और फ़ोर्ट विलियम कालिज के अँगरेज प्रोफ़े-सरों ने सदल मिश्र और लल्लूलाल से हिंदुओं के वास्ते फ़ारसी-मिश्रित हिंदुस्तानी अथवा हिंदी के स्थान पर दूसरा साहित्यिक माध्यम तैयार करने के लिए कहा। 'हेरिटेज अव् इंडिया सीरीज' में प्रकाशित 'हिंदी साहित्य के इतिहास' में श्री एफ० ई० के० लिखते हैं-"िकतु उर्दू का शब्दकोप ऐसा था जिस में फ़ारसी तथा अरबी भाषाओं के, जिन का संबंध इस्लाम से था, अनेक शब्द ग्रहण कर लिए गए थे। हिंदी भाषा-भाषियों के लिए ऐसी साहित्यिक भाषा का होना जो हिंदुओं को ग्राहच हो, उचित ही या। ऐसी भाषा उर्दू से फ़ारसी-अरबी के शब्द निकाल कर उन के स्थान पर संस्कृत और हिंदी के शब्द रख कर पैदा कर ली गई।" उन्हों ने फिर कहा है कि "लल्लूलाल की हिंदी वास्तव में एक नई साहि-त्यिक भाषा थी।" पंडित चंद्रवर शर्मा गुलेरी ने १९२१ में 'नागरी-प्रचारिणी पत्रिका' में प्राचीन हिंदी पर एक लेख-माला लिखी थी। वह कहते हैं—''मेरे कहने का तात्पर्य यह या कि हिंदुओं की रची हुई पुरानी कविता जो मिलती है, वह व्रजभाषा या पूर्वी वैसवाड़ी, अवधी, राजस्यानी, गुजराती आदि ही में मिलती है, अर्थात् 'पड़ी बोली' में पार्ड

जाती हैं। खड़ीबोली या पक्की बोली या रेस्ता या वर्तमान हिंदी के आरभ-काल के गद्य और पद्य को देख कर यही जान पड़ता हैं कि उर्दू रचना में फ़ारसी-अरबी तत्सम या तद्भव शब्दों को निकाल कर संस्कृत या हिंदी तत्सम और तद्भव रखने से हिंदी बना ली गई हैं।" एम० जूल्ज ब्लाक ('मराठी भाषा का निर्माण' नामक पुस्तक के लेखक) ने श्री के और पंडित गुलेरी के मत का समर्थन किया है। उन के अनुसार "लल्लूलाल ने डाक्टर गिलकाइस्ट के कहने से 'प्रेमसागर' लिख कर इस प्रथा को वदल दिया। क्योंकि उस के गद्य-भाग प्राय: उर्दू में ही हैं, जिन में से फ़ारसी के शब्दों को निकाल कर भारतीय आर्य शब्द रख दिए गए हैं।.....नई भाषा हिंदुओं की आम भाषा वन गई।"

कुछ नए हिंदी-लेखकों ने हिंदी की उत्पत्ति के विषय में इस मत का विरोध किया है, लेकिन जहाँ तक मुझे मालूम होता है उन के विरोध का अधिक समर्थन नहीं हुआ है। मुझे तो ऐसा मालूम होता है कि आधुनिक हिंदी (संस्कृत-मिश्रित हिंदुस्तानी) की उत्पत्ति और विकास के अध्ययन से हम केवल एक निष्कर्ष पर पहुँच सकते हैं—वह यह कि यह भाषा केवल १३५ वर्ष पुरानी है, और शायद उतनी भी नहीं, क्योंकि यद्यपि सदल मिश्र और लल्लूलाल ने आधुनिक हिंदी का श्रीगणेश किया, किंतु वह वास्तविक श्रीगणेश न या क्योंकि हिंदी पर फिर अंधकार के दिन आए और वह अंधकार १९५७ के ग्रदर तक दूर न हुआ। उस अंधकार को राजा धिवप्रसाद, राजा लक्ष्मणसिंह, वावू हिरदचंद्र आदि ने सदैव के लिए दूर किया और आधुनिक हिंदी साहित्य के युग का आरंग किया।

ग़लतफ़हमी को दूर करने के लिए मैं निम्न-लिखित निष्कर्षों को पेश करता हूँ और मुझे विश्वास है कि उन्हें भाषा को शास्त्रीय रूप से अध्ययन करनेवाले ठीक गानेंगे —

- (१) भारतीय आर्यवर्ग की पूर्वी भाषा मगही का साहित्य आठवीं सदी से शुरू होता है, जैसा कि श्री राहुल सांकृत्यायन ने दिखलाया है।
- (२) उसी वर्ग की पिक्सिमी भाषा, राजस्थानी, में बारहवीं से उन्नीसवीं सदी तक बहुत बड़ा साहित्य है, लेकिन अब वह साहित्यिक भाषा नहीं रह गई है।
- (३) उसी वर्ष की दूसरी पिक्चमी भाषा, ब्रजभाषा, भी पंद्रहवीं से उद्मीसवीं सदी तक खूब संपन्न रही है। आधुनिक हिंदी के विकास के बाद वह गद्ध-भाषा नहीं रह गर्द और अब पद्य-भाषा के रूप में भी क्षेत्र से हटती जा रही है।
  - (४) उसी वर्ग की पूर्वी भाषा, अवधी, वंद्रहवीं सदी में एक प्रमुख भाषा बन कर्ड इ

लेकिन उसे व्रजभाषा के समान लोकिप्रयता नहीं हासिल हुई । अब वह साहित्यिक भाषा नहीं रह गई है।

- (५) चौदहवीं से उन्नीसवीं सदी तक पश्चिमी और पूर्वी हिंदी की अन्य शाखाएँ साहित्यिक माध्यम वनीं, लेकिन अब उन सब का प्रयोग समाप्त हो गया है।
- (६) खड़ीवोली या हिंदुस्तानी के दो साहित्यिक रूप हैं। पहले के रूप का नाम उस भाषा का प्रयोग करनेवालों ने हिंदी रक्खा और अब उसे उर्दू कहा जाता है। चौदहवीं सदी से आज तक का उस का अटूट इतिहास है। दूसरे रूप का नाम आधुनिक हिंदी है। साहित्य के लिए इस का प्रयोग उन्नीसवीं सदी के प्रारंभ में हुआ और ग़दर के वाद से उस ने तेजी से उन्नति की है।

### िहिंदी, उर्दू ग्रौर हिंदुस्तानी का पारस्परिक संबंध

एक और ग़लतफ़हमी हिंदी, उर्दू और हिंदुस्तानी के पारस्परिक संवध के विषय में हैं। किसी को इस विषय में संदेह न होना चाहिए कि वास्तव में तीनों नाम एक ही भाषा के लिए हैं। भाषाओं के पारस्परिक संबंध को जानने के लिए यह आवश्यक होता है कि निम्नलिखित वातों को ध्यान में रख कर उन का तुलनात्मक अध्ययन किया जाय—

- (१) ध्वनि-संवंधी विशेपताएँ।
- (२) व्याकरण अथवा शब्द-विन्यास की विशेषताएँ।
- (३) शब्द-कोप ।

इन तीनों में भी पहली दो वातें विशेष महत्व रखती हैं, और तीसरी का महत्व साधा-रण है। भाषाविज्ञान के सभी लेखक इस बात को मानते हैं कि भाषा में स्थायी चीज उस का व्याकरण होता है, जिस का यद्यपि समय के साथ कुछ रूपांतर होता रहता है किंतु वह असलियत में अक्षुण्ण रहता है। व्विन-संबंधी विशेषताएँ भी यद्यपि व्याकरण की भांति स्थायी नहीं होतीं किंतु फिर भी वे काफ़ी स्थिर होती हैं। लेकिन भाषा का शब्द-कोष तरह-तरह की रुचियों पर निर्भर रहता है। ए० मेथीए जो आज भाषा-संबंधी सर्व-प्रमुख विद्वानों में से हैं, कहते हैं—

"उच्चारण और व्याकरण के क्रम स्यायी हैं, इन क्रमों के सारे अंग एक दूसरे से जुड़े रहते हैं। घ्वनि और विन्यास के क्रम वाहरी प्रभावों को सहज में नहीं अपनाते..... इस के विपरीत शब्दकोप का कोई नियत कम नहीं। ज्यादां से ज्यादा उस के वारे में यह कह सकते हैं कि शब्दों के छोटे-छोटे वर्ग होते हैं। सच तो यह है कि प्रत्येक शब्द का अपना पृथक् अस्तित्व होता है। इस प्रकार भाषा की मर्यादा को क़ायम रखने की इच्छा अर्थात् समय के परिवर्तन के वावजूद भाषा के व्यक्तित्व को वचाए रखने की इच्छा ध्विन और विन्यास द्वारा ही सफल होती है।"

फ़ारसी में यद्या अरवी शब्दों की भरमार है, किंतु फिर भी वह सेमेटिक भाषाओं के कुटुंय से पृथक् आर्यवर्ग में शामिल है। यद्यपि अँगरेजी पर लैटिन का प्रभाव बहुत काफ़ी मात्रा में है किंतु फिर भी उस की गिनती टचूटन कुटुंव में ही वनी हुई है। ऐंग्लो-सैनसन शब्दों को तरजीह देनेवालों और जीनसन के अनुयायियों (लैटिन शब्दों का अधिक प्रयोग करनेवालों) की दो बैलियों के कारण अँगरेज़ी दो भाषाओं में विभक्त नहीं हो गई हैं। इतनी दूर न जाकर अपने देश की भाषाओं पर दृष्टि डालें तो देखेंगे कि सिंघी और पंजाबी में भी यही सिद्धांत काम करता दिखाई देता है। इन दोनों भाषाओं ने फ़ारसी और अरवी से काफ़ी शब्द लिए हैं, किंतू अपने ध्वनि और विन्यास-संबंधी नियमों के नाते वे भारतीय आर्यभाषाएँ हैं। शब्दकोष तो इतिहास, घटना-चक्र आदि पर निर्भर रहता है, जिस का उदाहरण गत महायुद्ध से मिल सकता है। युद्ध के समय इँगलैंड में उच्च घरानों ने जर्मन नामों को हटा कर अँगरेज़ी नाम घारण किए; इस प्रकार इँगलैंड के वाद-शाह के घराने का नाम हैनोवर के बजाय विडसर पड़ा। फ़ेंच भाषा में, जो वैदे-शिक शब्दों के विषय में सदैव सतर्क रहती है, अँगरेज़ी शब्द जैसे 'जेंटिलमैन' और 'स्पोर्ट' प्रवेश कर गए। रूस में शहरों के वाद आनेवाला शब्दांश 'वर्ग' हटा दिया गया, और उस के स्थान पर स्लाव लोगों का 'ग्राड' जोड़ दिया गया। इस प्रकार सेंट पीटर्सवर्ग का नाम पेट्रोग्राड हो गया, और जब भाग्य-चक्र ने पीटर्स के घराने को तवाह कर दिया तो पेट्रोग्राड का नाम लेनिनग्राट पड़ गया। ऐतिहासिक घटनाएँ, राष्ट्रीय आकर्षण और राष्ट्रीय विद्वेष तथा अन्य सामाजिक कारणों से शब्द-कोष सदैव प्रभावित होता रहता है।

इन सिद्धांतों को ध्यान में रखते हुए हम किस निर्णय पर पहुँचते हैं? हिंदी, उर्दू और हिंदुस्तानी का ध्वनि-समूह एक है। तीनों में निम्निलितित तीन तरह की ध्वनियां मीजूद हैं—प्राचीन भारतीय आर्यभाषा के स्वर और व्यंजन, अर्वाचीन भारतीय भाषा के स्वर और व्यंजन तथा सेमेटिक भाषाओं की कुछ ध्वनियां। इस बात को कभी-कभी योड़ी-सी हिचिकचाहट के साथ, व्याकरण के आचार्य मानते हैं। उदाहरणार्थ देखिए पंडित कामताप्रसाद गुरु का 'हिंदी-व्याकरण', डाक्टर घीरेंद्र वर्मा का 'हिंदी भाषा का इति-हास', और मौलवी अब्दुल हक का 'क़वायदे-उर्दू'। ध्विन-कम के अनुसार हिंदी, उर्दू, हिंदुस्तानी एक हैं, किंतु अन्य आर्य और सेमेटिक भाषाओं, जैसे संस्कृत, ब्रजभाषा, अवधी, फ़ारसी और अरवी, से भिन्न हैं।

्र इन तीनों का व्याकरण भी क़रीव-क़रीब एक-सा ही है। ग्रियर्सन साह्व लिखते हैं कि "उर्दू और हिंदी में इस्तैमाल होनेवाली किया और संज्ञा के रूपांतरों में भी कोई खास फ़र्क़ नहीं है।"

'आधुनिक आर्य-भाषाओं का तुलनात्मक व्याकरण' में जॉन वीम्स लिखते हैं:— "जब दोनों भाषाओं के व्याकरण में कोई विशेष अंतर नहीं, तब उर्दू और हिंदी को दो भिन्न भाषाएँ बतलाना यह जाहिर करता है कि लोगों को व्याकरण के प्रश्न पर तथा भाषा-विज्ञान के सिद्धांतों के वारे में बड़ी ग़लतफ़हमी हैं।"

### शब्दकोप का ऋंतर

शब्दकोप की दृष्टि से इन भापाओं में पूरी समानता नहीं है। किसी भापा में एक तो भापा में वोले जानेवाले तद्भव शब्द होते हैं, दूसरे अन्य भापाओं से लिए गए बाहरी शब्द होते हैं, और तीसरे नए बनाए हुए शब्द होते हैं। जहाँ तक उर्दू और हिंदी से संबंध है, दोनों में प्रथम कक्षा के बहुत-से समान शब्द हैं, उदाहरणार्थ सब कियाएँ, सर्वनाम, बहुत से अव्यय आदि एक हैं।

फिर जहाँ तक संज्ञाओं और विशेषणों का प्रश्न है, दोनों ने संस्कृत, प्राकृत, फ़ारसी, अरबी तथा अन्य भाषाओं से शब्द उचार लिए हैं। इस प्रकार कितने वाहरी शब्द लिए गए, यह ठीक-ठीक नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इस दृष्ट से पूर्ण वैज्ञानिक ढंग पर बनाए गए शब्द-कोप अभी नहीं मिलते। 'फ़रहंगे-आसफ़ीया' नामक प्रसिद्ध शब्दकोप के संकलन-कर्ता मुन्सी सैयद अहमद देहलबी ने अपने संगृहीत शब्दों का विश्लेषण किया है। कुल शब्दों की तादाद ५०००९ है, जिन में से अरबी से लिए गए शब्द ७५८४, फ़ारसी से लिए गए ६०४१, संस्कृत से ५५४, अँगरेजी से ५०० और अन्य भाषाओं से लिए गए शब्द १८१ हैं। बाक़ी तद्भव शब्द हैं। नागरी-प्रचारिणी सभा द्वारा संगृहीत 'हिंदी

शन्द-सागर' के पृथ्ठों को यदि उलट कर देखें तो हमें मालूम होगा कि उन ७५८४ अरबी और ६०४१ फ़ारसी के शन्दों में प्रायः सब उस हिंदी शन्द-कोप में मौजूद हैं। अब साफ़ जाहिर हो जाता है कि जहाँ तक बाहरी शन्दों से ताल्लुक़ है वहाँ भी हिंदी और उर्दू में इतना अधिक अंतर नहीं, जैसा कि कुछ लोगों का खयाल है। जहाँ तक उपसर्ग और प्रत्यय से बने हुए शन्दों से ताल्लुक़ है मालूम होता है कि इन में भी बहुत कुछ समानता है।

यहाँ तक तो हम ने यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि हिंदी और उर्दू के शब्द-कोप में समानता है, पर यह भी जान लेना जरूरी है कि दोनों में विभिन्नता भी है, और वह विभिन्नता बहुत वड़ी है, और यदि उस की तरफ़ ध्यान न दिया जाय तो उस के बहुत वढ़ जाने की संभावना है। हिंदी और उर्दू के लेखक दो दलों में विभक्त हैं। एक दल तो प्राचीन भापाओं से तत्सम शब्दों को अधिकाधिक संख्या में लेने को उत्सुक रहता है, और दूसरा दल उस संख्या को सीमित रखना चाहता है। हिंदी और उर्दू के पहले दल वाले एक ही सी दलीलें पेश करते हैं। उदाहरणार्थ हिंदी के कुछ लेखक संस्कृत के तत्सम शब्दों का प्रयोग करने में और फ़ारसी तथा अरबी शब्दों का वहिष्कार करने में निम्निलिखत दलीलें पेश करते हैं—

- (१) हिंदी भारतीय आर्यभाषा है और उस का बँगला, मराठी, गुजराती आदि उसी वर्ग की भाषाओं से घनिष्ठ संबंध है। इस लिए यह स्वाभाविक ही है कि ये सब भाषाएँ संस्कृत भाषा से अपने शब्द लें क्योंकि संस्कृत से उन का जन्म हुआ है। जितने ही अधिक तत्सम शब्दों का प्रयोग होगा और जितने ही अधिक संस्कृत मूलों का प्रयोग किया जायगा उतना ही अधिक ये सब प्रांतीय भाषाएँ निकट आती जायँगी और हिंदी की लोक-प्रियता बढ़ेगी। इस प्रकार हिंदी अखिल-भारतीय भाषा वन सकेगी।
- (२) शब्दों में एक विशेष सांस्कृतिक वातावरण हुवा करता है। संस्कृत सब्दों में प्राचीन भारतीय संस्कृति की शलक मौजूद है, जब कि फ़ारसी और अरबी के सब्दों में विदेशीपन टपकता है। इस लिए किसी भी भारतीय भाषा में संस्कृत शब्दों का समावेश फ़ारसी तथा अरबी शब्दों के समावेश से ज्यादा अच्छा होगा।

इन दलीलों में सार है। यही नहीं, इन में हृदय को प्रभावित करने की क्षमता है। इस लिए इन तर्कों का सावधानी के साथ अध्ययन करना होगा।

जो लोग अरबी के बच्दों के लेने के पक्ष में हैं, वे भी इसी तरह की दलीलें पेरा करते

हैं। इन के मतानुसार अरवी एक वहुत वड़े संप्रदाय की धर्म-पुस्तकों की भाषा है और उस में उन की परमप्रिय परंपराओं का समावेश है। इस के साथ अरवी एक जीवित भापा है जिस में तेजी के साय पाश्चात्य वैज्ञानिक प्रभावों का समावेश हो रहा है, और इसी लिए अरवी द्वारा आधुनिक विचार-धारा के अनुसार प्रयुक्त होनेवाले शब्द आसानी से मिल सकते हैं। सारे भारतवर्ष में अरवी धार्मिक संप्रदाय में काफ़ी पढ़ी जाती है, और उस की ध्वनियों से तथा उस के शब्दों से काफ़ी लोग परिचित हैं। खड़ीबोली या हिंदुस्तानी पर इस का काफ़ी प्रभाव पड़ा है, जिस के सबूत में खड़ीबोली का व्याकरण या उस की ध्विनयों तथा उस की शब्दावली को पेश किया जा सकता है। पहले भी सुरदास ऐसे व्रजभापा के तथा तूलसीदास ऐसे अवधी के महान कवियों ने अपनी कविताओं और गीतों में अरवी शब्दों का प्रयोग करने में आपत्ति नहीं की; और कवियों ने हजारों ऐसे शब्द भाषा में सम्मिलित कर लिए जो 'शब्दसागर' में देखे जा सकते हैं। इन तर्कों के सार में कोई अविश्वास नहीं कर सकता। लेकिन इन पर ध्यान से विचार करने के वाद इसी निर्णय पर आना पड़ता है कि इन दोनों के बीच का रास्ता ही ठीक होगा। हिंदुस्तानी में संस्कृत शब्दों के प्रयोग के खिलाफ़ आवाज़ उठाने वालों में जे० वीम्स और सर जी० ए० ग्रिअर्सन की कोटि के प्रसिद्ध पाश्चात्य विद्वान् ही नहीं विल्क राजा शिवप्रसाद, पंडित वाल-कृष्ण भट्ट, पंडित गिरिवर शर्मा, पंडित पद्मसिंह शर्मा और पंडित अयोध्यासिंह उपाध्याय जैसे हिंदुस्तानी विद्वान् भी मीजूद हैं।

यहाँ पर में केवल पंडित गिरिघर शर्मा की सम्मित उद्धृत करता हूँ—"संस्कृतमय वना कर आपने वंगाल, महाराष्ट्र आदि में हिंदी का प्रचार शीध्र कर लिया, किंतु वह केवल शिक्षितों की भाषा वन गई। सर्वसाधारण उसे विलकुल न समझ सके तो क्या लाभ हुआ? लाभ क्या, वड़ी हानि हो गई। हिंदी भाषा में हिंदी भाषा के शब्द ही प्रयम लेने चाहिएँ, फिर जब उन से आवश्यकता पूरी न हो तब संस्कृत भाषा से सरल शब्द लेने चाहिएँ।"

दूसरी ओर सैयद हुसैन विलग्रामी, मीलवी वहीदुद्दीन सलीम और मीलवी बच्युल हक ऐसे विहानों ने अरबी के पक्षपातियों के जोश की कम करने की कोशिश की है। मीलवी वहीदुद्दीन ने 'वजए-इस्तलाहात' नामक किताब में कहा है—"हम को इस योखें से बचना चाहिए और हिंदी जवान के अलकाज व हहक से, जो हमारी जवान की फ़ितरत में दाखिल हैं, नाक भीं चढ़ाना नहीं चाहिए। हम जिस तरह अरबी और फ़ारसी से इसतलाहात लेते हैं, इसी तरह हिंदी से भी बेतकल्लुफ़ वाजे इस्तलाहात में काम लेना चाहिए।"

### पहोसियों के बीच भेद की दीवारें

दुर्भाग्यवश ये वर्ग एक दूसरे से पृथक्-पृथक् काम कर रहे हैं और इस लिए उन की सलाह और चेतावनी पर ध्यान नहीं दिया गया। इस का फल यह हुआ है कि हिंदी और उर्दू शिक्षितों की भाषाएँ वनती जा रही हैं, और वोलचाल की भाषा से दूर हटती चली जा रही हैं। पड़ोसियों के वीच वे भेद की दीवारें खड़ी करती जा रही हैं, जब कि चाहिए यह था वे उन के पारस्परिक संपर्क को वढ़ाने के लिए एक माध्यम वनतीं। उन की उपादेयता कम होती जा रही हैं और उन की लोकप्रियता भी घटती जा रही है।

सांस्कृतिक कारणों के आधार पर दिए जानेवाले तकों के महत्व को अवश्य वढ़ा दिया गया है। संस्कृति हमारे आध्यात्मिक, नैतिक, सामाजिक तथा कला-संबंधी विचारों पर निर्भर रहती है। ये विचार एक अंश में मनुष्य के प्रकृति की शक्तियों के विरुद्ध युद्ध करने से पैदा होते हैं। उस संघर्ष के द्वारा ही मानव-समाज अपने जीवन के उपाय करता है; और दूसरे अंश में उन विचारों की उत्पत्ति मनुष्य के आंतरिक संघर्ष से होती है, जिस के द्वारा उस की मनोवृत्तियों का एकीकरण होता है। इस प्रकार भीतिक और मानसिक कारणों से संस्कृति पैदा होती है। इस छिए संस्कृति एक ओर प्रादेशिक होती है, जैसे फ़ेंच, अँगरेज़ी, चीनी, फ़ारसी इत्यादि और दूसरी ओर वर्गों के हिसाव से, जैसे कुलीन और घनी लोगों की संस्कृति, मध्यश्रेणी के लोगों की संस्कृति और मजदूर तथा किसानों की संस्कृति। हम भारतीय संस्कृति कह सकते हैं, किंतु क्या उर्दू संस्कृति और हिंदी संस्कृति कहना अर्थ-संगत होगा? उर्द् अर्थात् फ़ारसी-मिश्रित हिंदुस्तानी का पहले भी हिंदुओं के घार्मिक विचारों का प्रचार करने के लिए प्रयोग होता आया है। आज भी उस का इस उद्देश्य से प्रयोग हो रहा है, और जहां तक अनुमान होता है भविष्य में भी उस का प्रयोग इस लिए होता रहेगा। इसी प्रकार हिंदी मुसलमानों के लिए उपयोगी सिद्ध होती आई है, और क्यों न हो ? जब चीनी, फ़ारसी, पस्तो, जावानी, अवधी, बँगला और अरबी से कुछ भी संबंध न रखने बाळी ऐसी ही अनेक भाषाओं का प्रयोग मुसळमानों

के घार्मिक विचारों को प्रकट करने के लिए हो सकता है, तव फिर हिंदुस्तानी में संस्कृत के कुछ झट्दों के प्रयोग से घर्म पर क्या आफ़त वरपा-हो सकती है ?

भारतीय संस्कृति आधुनिक विकास की चीज हैं, जिस के विकास में इस महान देश में रहने वाली प्रत्येक जाति का कुछ न कुछ हिस्सा है। उस संस्कृति के आदर्श राष्ट्रीय हैं जो प्रांत, जाति और संप्रदाय की संकीर्णताओं से परे हैं। जिन भौतिक और सामाजिक अवस्थाओं में इस संस्कृति का जन्म हो रहा है वे पहले जैसी नहीं हैं, और हमारे आंतरिक तथा वाहरी संघर्ष भी पहले जैसे नहीं हैं। पुराने विचार वदल रहे हैं, और आवश्यकता अब एक नई व्याख्या और नई अभिव्यक्ति की है। समान संस्कृति के इस अनुभव की प्रेरणा से ही भारतवर्ष के साहित्य का निर्माण होना चाहिए, साहित्य की भाषा तिमल, तेल्गु, गुजराती, वँगला, मराठी या हिंदुस्तानी चाहे जो हो।

हम लोगों को उर्दू और हिंदी के विभिन्न सांस्कृतिक वातावरण पर अधिक ध्यान नहीं देना चाहिए, वित्क हमें उस नीति के परिणामों पर भी ध्यान देना चाहिए जिस के द्वारा निम्न प्रकार से पारिभाषिक शब्द गढ़े जा रहे हैं:—

| अँगरेजी             | हिंदी            | उद्              |
|---------------------|------------------|------------------|
| एवसिसा              | भुज              | फ़ासला या मक़तूआ |
| एव्सोल्यूट टर्म     | परमपद            | रक्रम मुतलक      |
| एक्सेलरेट           | गतिवृद्धि करना   | इसराए हरकत       |
| एलजबरा              | वीजगणित          | मजवूरो मुकावला   |
| <b>बा</b> ल्टरनेंडो | एकांतर निप्पत्ति | तवदील            |
| · एंटिसिडेंट        | पूर्वपद          | मुक़द्दम         |

में ने ये शब्द नागरी-प्रचारिणी सभा, वनारस द्वारा प्रकाशित 'पारिभाषिक-कोप' से तथा औरंगावाद की अंजुमन-तरिक ए-उर्दू के 'फ़रहंग' से लिए हैं। ये शब्द बीजगणित में प्रयुक्त हुए हैं, और इन से देखा जा सकता है कि इन शब्दों के प्रयोग से हिंदुस्तानी के दोनों रूपों में कितना अधिक अंतर बढ़ता जा रहा है। जब तक हिंदुस्तानियों को शिक्षा अंगरेजी माध्यम द्वारा दी जाती थी तब तक इस बात की अधिक चिता न थी कि इन दो भाषाओं में कीन-कीन से पारिभाषिक शब्द थे। पर अब मध्य-श्रेणी की शिक्षा हमारी निजी भाषा के माध्यम से दी जा रही है और यीध्र ही उच्च शिक्षा भी इसी माध्यम द्वारा

दी जायगी। ऐसी हालत में प्रत्येक अंगरेजी परिभाषा के लिए हिंदी और उर्दू में अलग-अलग यव्द होने से वंगाल को छोड़ सारे उत्तरी भारत में एक कठिन प्रश्न उठ खड़ा हुआ है। अगर हिंदी और उर्दू के विद्यार्थियों को एक-दूसरे के शब्द समझ में नहीं आते तो इस का नतीजा यह होगा कि स्कूलों में दुहरी शिक्षा हो जायगी, जिस के कारण या तो खचं वढ़ जायगा और या शिक्षा दोपयुक्त हो जायगी। यूनीविसिटियों में यह मुसीबत और भी भीषण रूप धारण करेगी। शोध, अध्ययन तथा शिक्षा-प्रचार की समस्याएँ जटिल हो जायंगी। प्रश्न यह होगा कि या तो प्रत्येक यूनिविसिटी में अध्यापकों के दो दल रक्खे जायं या प्रत्येक केंद्र में दो यूनीविसिटियों खोली जायें जिन में उर्दू और हिंदी में पृथक्-पृथक् शिक्षा दी जाय।

सरकारी दफ़्तरों की तथा व्यवस्थापिका समाओं की भाषा क्या होगी? यह प्रस्त पंजाब में आज उठ खड़ा हुआ है, और शीघ्र ही युक्तप्रांत, विहार और दिल्ली में भी उठ खड़ा होगा। इन के अतिरिक्त सार्वेजनिक शिक्षा तथा आमोद-प्रमोद के साधनों, रेडियो, सिनेमा, नाटकों के भी सवाल उठते हैं। फिर प्रांतीय व्यापार-व्यवहार के लिए अंगरेजी के स्थान पर कौन-सी भाषा आएगी? क्योंकि यह तो सब मानते हैं कि अँगरेजी से निकट भविष्य में यह काम न चल सकेगा।

यह बड़े खेद की बात है कि अपनी भाषा में दूसरी भाषाओं के शब्दों को न अपनाने के कारण एक ही भाषा के दो विभागों में बहुत बड़ा अंतर होता जा रहा है और उस के कारण व्यावहारिक, शिक्षा-संबंधी तथा शासन-संबंधी समस्याएँ अधिक से अधिक जटिक होती जा रही हैं।

जैसा कि मैं ने पहले ही दिखलाने की कोशिश की है, हिंदुस्तानी बनावटी भाषा नहीं है। हजार साल से यह स्वतंत्र भाषा के रूप में चली आ रही है। इस में बहुत अधिक साहित्य भी है, क्योंकि दक्षिण में गद्य या पद्य में जो कुछ भी लिखा गया है, उस में से बड़े हिस्ते को मैं हिंदुस्तानी में ही शामिल समझता हूँ। उत्तर में भी विदेशों की नक़ल करने यालों का जोर होते हुए भी बहुत-सा साहित्य सीधी-सादी' रोजमर्रा की जवान में लिसा मिलता है। इस के उदाहरण किसी भी समय के दीवानों में मिल सकते हैं। हालो के 'मुनाजात-ए-येवा' और 'बरखा रत' ऐसी उद्दे के उदाहरण हैं जो कि भाय और मुहावरों सोनों में पूर्णरूप से हिंदुस्तानी नहें जाने योग्य हैं। आधुनिक हिंदी में भी ऐसा साहित्य

मौजूद है, जो वताता है कि हिंदुस्तानी किस तरह लिखी जाय। इस स्थान पर केवल एक लेखक का नाम लूँगा। लेकिन वह लेखक आधुनिक हिंदी साहित्य के इतिहास में रचना-रमक कलाकारों में अद्वितीय है। मेरा मतलव मुन्शी प्रेमचंद से है।

### श्रंतर की दूर करने का उपाय

वात वास्तव में यह है कि साहित्य में आधुनिक हिंदी और उर्दू, हिंदुस्तानी की केवल दो शैलियाँ हैं और वैज्ञानिक ग्रंथों में अंतर केवल उद्धृत शब्दों में पड़ता है। मेरा मत हैं कि इस अंतर को हटाना असंभव नहीं है। केवल इस के लिए प्रवल इच्छा की आवश्य-कता है। मेरा दृढ़ मत यह है कि अंतर को दूर करना चाहिए; और मैं उन लोगों के विचार के लिए, जो दोनों भाषाओं का अंतर दूर करना चाहते हैं, कुछ तजवीजें पेश करता हूँ:—

- (१) यह प्रयत्न किया जाय कि उर्दू वोलनेवाले आधुनिक हिंदी पढ़ें और हिंदी बोलनेवाले उर्दू पढ़ें।
- (२) उर्दू और हिंदी के प्रसिद्ध लेखकों द्वारा व्यवहृत शब्दों का एक कोष वनाया जाय।
- (३) हिंदी और उर्दू के घ्वनि, विन्यास आदि से संबंध रखनेवाले नियमों को एकत्र कर के आधुनिक परिपाटी में एक व्याकरण की रचना की जाय।
- (४) हिंदी और उर्दू के छेखकों के व्यवहार के लिए पारिभाषिक शब्दों का एक कोप बनाया जाय।
  - (५) अनुवादकों के लिए एक अँगरेज़ी-हिंदुस्तानी कोप वनाया जाय।
  - (६) सरल हिंदी तथा उर्दू में लिखे हुए गद्य और पद्य के संग्रह निकाले जायें।

इन में से कुछ वातें व्यक्तियों तथा संस्थाओं द्वारा की जा सकती हैं, लेकिन इन में से कुछ के लिए सरकार की सहायता की आवश्यकता पड़ेगी। उदाहरणार्थ स्कूलों में हिंदी और उर्दू की शिक्षा शिक्षा-विभाग द्वारा ही प्रचलित कराई जा सकती है। पारि-भाषिक शब्दों का कोप, जहाँ ये दोनों भाषाएँ प्रचलित हैं, उस क्षेत्र के विद्वानों के मतैक्य के विना संभव नहीं। चूँकि इस प्रश्न से कई प्रांतों और रियासतों के शिक्षा-कार्य का संबंध है, इस लिए इन जगहों की सरकारों के विना यह समस्या हल नहीं हो सकती। लेकिन व्यावहारिक आवश्यकता को देखते हुए इन सरकारों का हस्तक्षेप उचित ही होगा। फ़ांस

की एकेडेमी जैसी जिम्मेदार संस्था की अनुपस्थित में एक कमेटी ही बना दी जाय जिस में सरकार के, विश्वविद्यालय के, साहित्यिक तथा वैज्ञानिक संस्थाओं के प्रतिनिधि शामिल किए जायें, जो कि इन समस्याओं पर विचार कर के एक क्रियात्मक उपाय निकालें और पारिभाषिक शब्दों की समस्या को हल कर सकें।

अगर वैज्ञानिक तथा पारिभापिक शब्दों पर कोई समझौता हो गया, तो हिंदी और उर्दू के झगड़े की जड़ कट जायगी और एक ही स्थान में दो भापाओं की उपस्थिति से जो किठनाइयाँ पैदा हो गई हैं वे दूर हो जायेंगी। तब हिंदी और उर्दू का अंतर मिट जायगा और भाषा और साहित्य का ऐक्य स्थापित हो सकेगा।

# भारतीय चित्रकला के सौ वर्ष

( १८३७-१६३७ )

[ लेखक--श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी० ]

सन् १८३७ दिल्ली के अंतिम और कठपुतले मुगल बादशाह बहादुर शाह . द्वितीय के राज्यारोहण का वर्ष है। इस तिथि से जिस सदी का आरंभ हुआ, और जिस का दूसरा छोर आज तक पहुँचता है, वह गया राजनीति के क्षेत्र में, गया सामाजिक तथा धार्मिक जीवन में, और क्या शिक्षा और कला में, एक अत्यंत महत्वपूर्ण सदी रही है। यह संभव नहीं कि पिछले सी वर्षों में हमारे देश के जीवन तथा इतिहास में जो घोर परिवर्तन उपस्थित हुए हैं, उन का कितपय पंक्तियों में व्यौरा दिया जा सके, अथवा उन की दिशा ही बताई जा सके। बहुत मोटे ढंग से यह कहा जा सकता है कि इस काल में राजनीतिक क्षेत्र में देशी शासकों का कमागत ह्यास रहा, ब्रिटिश साम्राज्य ने देश में विस्तार पाया और दृढ़ता ग्रहण की, और फिर लोकमत के प्रभाव से इस ने स्वराज्य की भावनाओं की भी अपेक्षा की। सामाजिक क्षेत्र में पूरानी व्यवस्था का शिथिल पड़ना, पारचात्य का प्रभाव और तदनंतर आत्मसम्मान की लहर का उठना देखा जाता है। इसी प्रकार से धार्मिक जीवन में एक हास का युग लक्षित होता है, जिस में कट्टरता की वृद्धि के साथ पुरोहितों का आतंक रहता है, फिर देश में शासकों के धर्म के प्रचार का प्रयत्न होता है, और पुनः धार्मिक सुधारकों का प्रादुर्भीय होता है, जो धर्म की संकीर्णता से रक्षा कर के उसे बृद्धिवादिता की नींब पर विठाने का प्रयत्न करते हैं। शिक्षा के क्षेत्र में हम पुरानी विद्याओं का ह्यास देखते हैं, तदनंतर देश पर पाश्चात्य गिक्षा-प्रणाली का जूआ पड़ता है, और क्रमग्नः इस विक्षा-प्रणाली के भीतर से भी अपने प्राचीन ज्ञान तथा साहित्य के लिए सम्मान का उदय होता है। इस प्रकार से यह गात होगा कि हमारे जातीय जीवन के विविध विभागों में तीन भिन्न-भिन्न अवस्वाएँ आती हैं—हास की, पारवात्य

के आतंक की, और आत्मसम्मान अथवा पुनरुद्धार की। किसी भी विभाग में पुनरुद्धार की प्रवृत्ति पूर्णतया सफलता नहीं प्राप्त कर सकी है, परंतु उस के चिह्न स्पप्ट हैं। इस काल में हमारी कला के इतिहास में भी यही तीन अवस्थाएँ वीती हैं, और उस ने भी अन्य क्षेत्रों की प्रवृत्तियों को प्रतिविवित किया है। इस लेख में इन सौ वर्षों की भारतीय चित्रकला की प्रगति का केवल संक्षिप्त विवेचन किया जायगा।

उन्नीसवीं सदी के आरंभ में चित्रकला की जिन दो ग़ैलियों का कम देश में चला क्षा रहा था वह 'मुग़ल' और 'राजपूत' शैलियाँ थीं। इन में से पहली शैली को सदा राज-दरवार तथा उमरावों का आश्रय मिलता रहा था। इस का ऐश्वर्य-काल तो व्यतीत हो चुका था। इस बैली में अच्छा से अच्छा काम जो कुछ हुआ है वह कीरंगज़ेव के समय से पूर्व ही हो चुका था। औरंगज़ेव के समय में कलाओं को प्रोत्साहन न मिला, यहाँ तक कि दरवारी चित्रकार जीविका तथा आश्रय की खोज में अन्य छोटे-छोटे दरवारों में जाने लगे थे। फिर भी औरंगज़ेव के उत्तराधिकारियों के समय में जो चित्र रचे गए उन की संस्था भी पर्याप्त है और कला की दृष्टि से भी वे खरे उतरेंगे। परंतु ज्यों-ज्यों मुग़ल वाद-शाहों के पराक्रम में ह्रास होता गया त्यों-त्यों ह्रास इस कला में भी हुआ, यहाँ तक कि चित्रकारों में प्रेरणा और सुजन-बुद्धि का प्रायः लोप होता गया और उन की कृतियों का आधार पुरानी परंपरा का अनुकरण मात्र रह गया। शबीहों के अंकन में पुराने मुग़ल चित्रकारों ने विशेषता प्राप्त की थी। सन् १८३७ में जो शिल्पी रह गए थे वह प्रायः एकमात्र शवीहों के चित्रण में लगे थे। दिल्ली में स्थित चित्रकारों की अपनी विशेष शैली वन गई थी जीर यह शैली 'दिल्ली क़लम' के नाम से प्रसिद्ध है। चित्रकार नक़ल करने मात्र की योग्यता रखने लगे थे। उन के वंशज प्रायः संपूर्ण उन्नीसवीं शताब्दी में वही धंघा करते रहे। आज से पचास वर्ष पहले तक दिल्ली में हायीदाँत पर जो वारीक चित्रकारी हुआ करती थी, उस में भी हमें इन चितेरों के हस्त-कौशल का उदा-हरण प्राप्त होता है। यह चित्रकार रंगों के विधान में, और चित्रांकण में प्राचीन परिपाटी के ही अनुयायी थे। अब भी कुछ मुसल्मान परिवार अपने पुरतैनी बंधे में लगे हुए हैं। इन की पट्ता केवल नक़ल करने की पट्ता है और इन के चित्रों की खपत विधकांश पर्यटक संग्राहकों में होती है। चूँकि यह अपने चित्र विधकांश पुराने काग्रजों पर बनाते हैं, इस लिए यह अपनी नई कृतियों को पुरानी कह कर अच्छे दामों में निकाल

देते हैं। फिर भी इन व्यवसायियों के सामने किंठन समय है। इन पंक्तियों का लेखक इस वर्ग के कतिपय चित्रकारों से परिचित है। नक़ल करने का इन में अद्भुत कीशल है, परंतु इस कला को वास्तव में कला का आसन नहीं दिया जा सकता।

हास की वही कहानी हमें उन चित्रकारों की कृतियों में भी मिलती है जो लखनऊ में जा कर वस गए थे। ये यह भी 'मुग़ल'-परंपरा के चित्रकार। इन्हों ने अवघ के नवावों के यहाँ आश्रय ग्रहण किया था। अठारहवीं सदी के अंत के लगभग के लखनऊ के चित्रों में हमें पुनरुद्धार के लक्षण दिखाई पड़ते हैं। अवध के नवावों की छत्रछाया में कला कुछ पनपती जान पड़ती है, परंतु यह लक्षण अस्थायी सिद्ध होते हैं और फिर वही ऋमागत ह्रास दिखाई पड़ता है। उन्नीसवीं सदी में, लखनऊ के चित्रकारों पर यूरोपीय शैली के चित्रों का प्रभाव पड़ा। इस समय तक अनेक यूरोपीय चित्र हमारे देश में पहुँच गए थे। इन चित्रों की नक़ल करने के प्रयास में देशी चित्रकारों ने जो चित्र बनाए वह बहुधा हास्यास्पद हैं। अनेक चित्रकार 'जान कंपनी' के धनी व्यवसायिकों का आश्रय ग्रहण करने लगे और चूँकि यह लोग अपनी शवीहें अंकित करा कर अपने देश में भेजने के लिए वहुत उत्सुक रहा करते थे, इन चित्रकारों को थोड़ा बहुत घंघा मिल जाता था। शबीहों के अंकन में ही इन चित्रकारों की विशेषता थी, और कहीं-कहीं इस में उन्हों ने अत्यंत कीशल दिखाया है। परंतु इन चित्रों की इतर सजावट और भड़कीलापन कला के हास के द्योतक हैं और शबीहों के चित्रण के कीशल को दवा देते हैं। इस प्रकार की उन्नीसवीं सदी की अनेक कृतियाँ उपलब्ध हैं, जो पूर्व और पाश्चात्य की एक मिश्रित सैली में हैं, जिसे दोग़ली भौली कहना उपयुक्त होगा। कला की दृष्टि से इन का विशेष मूल्य या महत्व नहीं है। जो कुछ इन का मूल्य है ऐतिहासिक दृष्टि से है। महान् 'मुग़ल' कला का इस प्रकार अधः पतन हो चुका था। अब भी लखनऊ में इने-गिने चित्रकार हैं जो इसी धंपे द्वारा किसी भांति जीविकोपार्जन करते हैं। यह नई कृतियों की रचना में इतना काम नहीं करते जितना पुरानी कृतियों के जीर्णीद्धार में, और पुरानी कृतियों पर नए रंग लगा कर उन्हें और भी भहा बनाने में समर्थ होते हैं।

उन्नीसवीं सदी के अंतिम २५ वर्षों तक 'मुतल' धैली की चित्रकला का अभ्यास विहार में, पटने में भी होता रहा। अवध की भांति विहार में भी 'मुतल'-परंपरा प्रचलित थी। जिस समय 'मुतल' कला का येग से हास हो रहा पा उन समय चित्रकारों के कुछ कुटुंव हमारे प्रांत से विहार में जा कर वस गए थे। धीरे-धीरे कुछ स्थानीय विशेष-ताओं के साथ उन की अलग-सी शैली वन गई जो यद्यपि 'मुग़ल' शैली का प्रकारांतर मात्र थी, फिर भी पटना क़लम कर के प्रसिद्ध हुई। कुछ काल तक तो इन चित्रकारों का धंघा अच्छा चला। उन की कला में अंकन की चतुराई अवश्य थी परंतु उस में निर्जीवता-सी आ रही थी; और लखनऊ क़लम की माँति, वरन् कुछ अधिक मात्रा में, पटना क़लम भी, घटिया यूरोपीय चित्रों से प्रभावित हो चुका था। यहाँ भी शवीहों पर ही विशेष ध्यान दिया गया है। यूरोपीय सौदागरों से इन्हें अच्छा काम मिल जाता था और पटना के चित्रकार इन्हीं के आश्रय का वड़ा भरोसा रखते थे। इस चित्रकला के हमें जो उदाहरण प्राप्त होते हैं उन में अंतिम दिनों में एक विचित्र मिश्रित शैली दिखाई पड़ती है जो कि ईस्ट इंडिया कंपनी के समय की कला की एक प्रकार से प्रतीक है। इस शैली का अब लोप हो गया है।

'मुगल' शैली का प्रभाव हमें दकनी चित्रकारों की कृतियों में भी मिलता है। इन की शैली पर भी स्थानीय प्रभाव पड़ा है और वह दकनी कलम के नाम से ज्ञात है। उन्नी-सवीं शताब्दी भर इस शैली के चित्रकार अपने धंये में लगे रहे और आज भी हैदरावाद तया नेकोंडा में उन के वंशज अपने काम में संलग्न हैं। दकनी कलम 'मुगल' कलम की ही एक प्रशासा है और यह अनुमान किया जाता है कि या तो औरंगज़ेव के समय में या उस के अनंतर उत्तर भारत से अनेक चित्रकार आश्रय की खोज में दकन के दरवारों में आ कर वस गए ये क्यों कि दिल्ली में उन्हें आश्रय-दाता न मिलता था। दकन में इस से पूर्व चित्रकला की अपनी परंपरा थी और वहाँ के चित्र ठेठ ईरानी ढंग के होते थे। परंतु दकन के चित्रकारों पर 'मुगल'-परंपरा का प्रभाव हुए बिना नहीं रहा और अठारहवीं तथा उन्नीसवीं सदी में तो वह प्रभाव और भी स्पष्ट है। इन सदियों में औरंगाबाद तथा दौलतावाद में जो चित्र वनते रहे उन पर 'मुगल'-परंपरा की छाप है। इन चित्रकारों के चित्र आकार में किचित् अपेक्षाकृत छोटे होते। इन चित्रों के विषय प्रायः ऐतिहासिक या अर्थ-ऐतिहासिक होते और बहुत कर के यहाँ भी शत्रीहों का प्रचार मिलता है। इन श्वीहों के विषय दकनी दरवार के विशेष व्यक्तियों से ही लिए जाते। श्वीहों के अंकन में चातुरी की कमी नहीं है, परंतु कदाचित् इन में 'ठेठ मुगल' चित्रकारों का-सा भाव दर्शन नहीं हो पाया है।

**िइन प्रमुख केंद्रों से भिन्न, मुग़ल शैली के चित्रकारों के कुछ वंग उत्तरी हिंदुस्तान** 

के कितपय शहरों में यत्र-तत्र वस गए थे और यह स्थानीय प्रतिष्ठित व्यक्तियों के लिए अथवा वाजारू ढंग के चित्रों का आलेखन कर के कालयापन करते थे। परंतु इन चित्र-कारों को जीविकोपार्जन में वड़ी किटनाइयों का सामना करना पड़ता। ऐसे बंशों का विशेष वृत्तांत एकत्र नहीं किया जा सकता। हाल में बनारस के श्री रामप्रसाद ने, जो कि मुग़ल-परंपरा के अनुयायों हैं, कला-प्रेमी जनता का किचित् ध्यान आकर्षित किया है।

भारतीय चित्रकला की दूसरी परंपरा—राजपूत शैली—भौगोलिक दृष्टि से दो परस्पर-संबद्ध वर्गो में विभाजित होती है। एक तो पर्वतीय या पहाड़ी शैली है और दूसरी राजस्थानी। पहाड़ी शैली की प्रतिनिधि-स्वरूप चित्रकारी हमें हिमालय की पहाड़ी रियासतों, विशेष कर काँगड़ा प्रदेश में अधिकांश मिलती है; और राजस्थानी शैली के उदाहरण हमें जयपुर तथा राजपूताना की अन्य देशी रियासतों की चित्रकला में मिलेंगे। काँगड़ा की घाटी तथा जयपुर में हमें भारतीय चित्रकला की परंपरा का अनुगमन बरावर मिलेगा।

जयपुर तथा काँगड़ा की गैलियों में भी, जयपुर की गैली में हास के चिह्न पहले रुक्षित हुए। कारण कदाचित् यह है कि जयपुर मैदान में है और पहाड़ी प्रदेशों में आया-गमन की कठिनाड्यों के कारण परंपरा की विशेष रक्षा हो सकी है । उन्नीसवीं सदी में जयपुर भौली में जो चित्र लिखे गए उन में रचनात्मक भाव के ह्रास के साथ सजीवता का ह्रास भी रुक्षित होता है। इस शैली के चित्रों में परंपरा का अंध बनुसरण मात्र मिलेगा और वही पुराने वें घे तूले हुए विषयों का चित्रण दिखाई देगा। इस काल के अंकित अधिकांश चित्रों में वंश-परंपरागत चित्रकार के हस्तकीशल का प्रमाण तो मिलता है, परंतु पुराने चित्रीं की सजीवता इन में नहीं है। शबीहों ने प्रधानता अवस्य धारण कर ली है परंतु अन्य विषयों का चित्रण भी बराबर मिलता है। इन अन्य विषयों में राग-रागनियां मुख्य है। साथ में पश-पक्षियों के भी संदर रेखाचित्र प्राप्त होते हैं। उन्नीसवीं सदी के उत्तराई में तैयार किए चित्र अधिकतर चरवों का आधार है कर बने हैं। ये चरवे पेंसिट या गेरू से बनाए खाकों को सुई की नोंक से छेद कर बनाए जाते थे। और इस प्रकार एक ही चरबे से आवश्यकता-नुसार एक प्रकार के कई चित्र तैयार हो सकते थे। इस काल में चित्र बाहुत्य से बनते रहे हैं और उन के लिए संग्राहकों में मांग भी अधिक रही हैं। इस कारण वाजार में बहुत घटिया चित्रों का भी चलन हो गया। राजपूत चित्रकारों की एक विशेष कृति को हमें भुला न देना चाहिए । मेरा तालर्ब भित्तिनियों से हैं । उन्नीसवीं गदी में, जयपुर और राजस्थान

के अन्य नगरों में, विशेषतया बीकानेर और उदयपुर में भित्तिचित्र बहुसंख्या में बनते रहे। उन में से बहुत तो अब भी देखने को मिल सकते हैं और उन से पता चलता है कि इन के चित्रकारों ने पौराणिक कथानकों के चित्रण में विशेष कौशल प्राप्त किया था।

काँगड़ा चित्रकारों की कला राजस्थानी चित्रकारों की कला की अपेक्षा कहीं अधिक सुरक्षित और क्रमागत रही है। इस का कारण, जैसा कि संकेत किया जा चुका है, यह रहा हैं कि काँगड़ा के चित्रकार पहाड़ी सुरक्षित सुप्रदेशों में रह कर काम करते थे, और वहाँ पर वाहरी विनाशक प्रभाव देर में पहुँचते थे। काँगड़ा क़लम के सर्वोत्तम उदाहरण तो हमें सत्रहवीं और अठारहवीं सदियों के चित्रों में मिलेंगे, परंतु अच्छे चित्र वरावर उन्नीसवीं सदी में भी वनते रहे। यह सही है कि वाद के चित्रों में हमें पहले जैसी सरसता, ललामता और अभिनव भाव नहीं मिलते, फिर भी उन्नीसवीं सदी के ऐसे चित्र हमें पर्याप्त संख्या में मिलेंगे जो कला की कसीटी पर सब प्रकार से खरे निकलेंगे। काँगड़ा क़लम के छोटे चित्रपटों में प्राचीन भित्तिचित्रों की परंपरा का अनुगमन हुआ है। इस शैली के चित्र न केवल हमें काँगड़ा की घाटी में मिलते हैं वरन पंजाव और गढवाल तक के प्राय: सभी प्रमुख पहाड़ी रियासतों में प्राप्त होते हैं। अठारहवीं सदी में काँगड़ा शैली उत्तर में जम्मू तक, दक्षिण में गढ़वाल तक और पश्चिम में लाहीर तक फैल गई थी। यद्यपि साथ ही साथ, समस्त पहाड़ी प्रदेशों में, पूराने ढंग की चित्रकारी भी जारी थी। इन चित्रों में गति और भाव-भंगियों का, और सहज, सरस, ग्रामीण जीवन का अद्भुत कौशल के साथ चित्रण हुआ हैं। इन चित्रों के विषय बहुत विभिन्न हैं। हमें रामायण, महाभारत और अन्य पीराणिक जपास्थानों के चित्रण मिलेंगे; साथ ही कृष्ण की लीलाओं के ऐसे चित्र जो वास्तव में तत्का-लीन ग्राम्य-जीवन के चित्र हैं मिलेंगे। शबीहों और दरवारी जीवन के चित्रण का भी अभाव नहीं है। उन्नीसवीं सदी के अंत में पर्वतीय प्रदेशों की अक्षुण्यता कुछ टुटती है, आवागमन के सावनों की उन्नति के साथ ऐसे प्रभाव काम करने लगते हैं जिन से इस कला के सीप्ठव पर आघात पहुँचता है। काँगड़ा क़लम में ह्नास के चिह्न परिलक्षित होते हैं—और हम अधिकांश पटों में देखते हैं कि चित्रांकण उतनी सहानुभूति के साथ नहीं हुआ है। काँगड़ा चित्रकारों के वंशज पर्वतीय प्रदेशों को छोड़ कर लाहीर तथा अमृतसर में अमीरों के आश्रय में आ कर काम करने लगते हैं। उन पर भी यूरोपीयों से संपर्क का प्रभाव पड़ने लगता है। लाहीर के अजायवधर में लार्ड उलहीजी और सर जान लारेंस के, काँगड़ा चित्रकारों के बनाए

हुए चित्र सुरक्षित हैं जिन्हें देखने से कौतूहल होता है। कहा जाता है कि काँगड़ा कौली का—अथवा उस क़लम का जो कि पहाड़ी प्रदेशों में विशेष कर काँगड़ा की घाटी में परिचलन था—अंत १९०५ ई० में, घरमशाला के विनाशकारी भूकंप के अवसर पर हुआ, जब कि काँगड़ा का सुसंपन्न नगर तथा सारा का सारा पास का जिला विध्वंस हो गया और भग्नावशेषों का ढूहा बन कर रह गया। परंतु 'हिमालयन आर्ट' नामक प्रसिद्ध पुस्तक के लेखक श्री जे० सी० फ़ेंच का कहना है कि जिस समय वह काँगड़ा की घाटी में, १९२९ ई० में गए थे उस समय भी चित्रकारों के कई घराने अपना घंचा सँभाले हुए थे। हाँ, अब उन का कार्य केवल संग्रहकर्ताओं के साथ व्यापार के निमित्त पुरानी शैली की लकीर पीटते हुए चित्रों का अंकन करना मात्र रह गया था।

हम ने देखा है कि पहाड़ी चित्रकार जीविकोपार्जन के निमित्त अपने दुर्गम प्रदेशों को छोड़ कर वाहर आने लगे थे। हम उन्नीसवीं सदी के मध्य काल से कुछ पूर्व यह पाते हैं कि लाहीर में ऐसे चित्रकार वरावर आए और यहाँ, रंजीतसिंह के आश्रय में एक नई शैली का विकास हुआ, जो काँगड़ा शैली का आधार विना छोड़े हुए भी मध्यम कोटि की यूरो-पीय कला से प्रभावित हुई है। लाहीर तथा अमृतसर में इन चित्रकारों द्वारा भित्ति-चित्र भी वने, और इन लोगों ने सिख गुरुओं के, दरवारियों के, तथा दरवार के अन्य दृश्यों का भी अंकन किया। इन चित्रकारों को हम फ़िरंगियों के व्यंग्य-चित्र वनाते हुए भी पाते हैं। इन के बनाए चित्र उस समय तो चलन पाते रहे; परंतु रंजीतसिंह की मृत्यु पर देश की राजनीतिक परिस्थित छाँवाडोल रही और यह कला के विकास में सहायक न हुई। अत्यव ऐसे चित्रकार जो कि पंजाब के किसी दरवार से संबद्ध न हो सके, विवश्न हो कर अपने-अपने स्थानों को लौट गए। अपने साथ यह वाहरी दुनिया का ज्ञान भी ले गए और स्वयं अपने प्रदेशों की शैली पर इस का उन्हों ने प्रभाव डाला।

पुरानी चित्र-परंपरा की दो दौलियों का और भी वर्णन करना आवश्यक है। यह दोनों ही दक्षिण भारत से संत्रंघ रखती हैं। इन में से एक तंजोर की है। स्थानीय किवदंतियों के आधार पर यह कहा जाता है कि तंजोर के चित्रकार आरंभ में हिंदुस्तान से, राजा सारा-भोजी के काल में, अठारहवीं सदी के अंत में आए थे। चूंकि तंजोर के चित्रकार हिंदू जाति के हैं इस लिए यह अनुमान किया गया है कि यह राजपूत चित्रकारों के वंशज हैं। और जिस समय मुगल वंश का हास हुआ उस समय इन के पूर्वज यक्षिण में आ कर वस गए। यह वात तो ठीक है कि यह दक्षिणी शैली हिंदुओं की परंपरा में है, परंतु इस के संवंध में कोई ऐसी वात नहीं है जो राजपूत जैली से विशेष समानता रखती हो और गंभीर विवेचकों ने वताया है कि इस का अस्तित्व राजपूत शैली से स्वतंत्र है। यद्यपि इस तंजोर शैली का उद्गम वहुत स्पष्ट रूप से नहीं ज्ञात हो सका है, फिर भी यह निरुचय ही है कि तंजीर के कलाप्रेमी राजाओं के दरवार में आश्रय पा कर यह समुचित रूप से विकसित हुई और वहाँ के शिवाजी (१८३३-५५) के राज्य-काल में चित्रकारों के अनेक कूटूंव हाथीदाँत और लकड़ी पर चित्रांकण करने में लगे हुए थे। यह किंचित आक्चर्य की वात है कि यही चित्रकार तेल के माध्यम से उसी काल में वडे-वडे कैनवस के पटों पर भी चित्र अंकित करते थे। यह शैली निश्चय ही उन्हों ने यूरोपीयों के संपर्क से ग्रहण की थी। इस प्रकार के चित्र, कहा जाता है, पर्याप्त संख्या में तंजोर के राजमहल में तथा पुँदुकोटा के पुराने राजमहल में मीजूद हैं। ऐसा जान पड़ता है कि शिवाजी अंतिम राजा थे, जिन्हों ने चित्रकारों को आश्रय दिया था, क्योंकि उन के बाद चित्रकला में लगे हुए यह कुटुंब तितर-वितर हो गए और उन्हों ने और बंधों को अपनाया। हाँ, कुछ थोड़े से कुटुंव अपने परंपरागत व्यवसाय में अब भी लगे हुए हैं और अब भी अधिकांश हिंदू देवी-देवताओं के अच्छे परंतु किंचित् अतिरंजित चित्र वना कर वाजार में वेचते रहते हैं। जिस समय तंजोर की शैली अपने पूर्ण विकास पर थी उस समय इस में हाथीदाँत पर शवीहों के अंकन का कार्य वहुत उत्तम हुआ और आजकल भी स्थानीय प्रतिष्ठित घरानों में इस के नमुने सूरक्षित मिलेंगे।

दूसरी शैली मैसूर से संबंध रखती है। इस का इतिहास अठारहवीं सदी के आरंभ-काल में पहुँचता है। परंतु इस शैली के सब से सुंदर उदाहरण उन्नीसवीं सदी के पूर्वार्ड में राजा कृष्णराजा वाड्यार के आश्रय में रचे गए। कृष्णराजा स्वयं कला के मर्मज़ और पारखी थे। अपने दरवारी चित्रकारों की कृतियों में वह व्यक्तिगत रूप से दिलचस्पी लिया करते थे, और उन में आपस में प्रतिस्पर्छा उत्पन्न करने के लिए पुरस्कार दिया करते थे। इस शैली के चित्रकारों का काम भी अधिकांश हाथीदांत के चित्रपटों पर शबीहों का ही अंकन रहा है, और इस का बहुत अंश मैसूर के महल में सुरक्षित है। कृष्णराजा की मृत्यु १८६८ में हुई। उन की मृत्यु के अनंतर इन दरवारी चित्रकारों की कृतियों का भी प्रायः अंत हो गया।

चित्रकारी का एक वर्ग फिर भी रह गया है जिस का वर्णन आवश्यक है। उत्तरी

तया दक्षिण भारत के विभिन्न दरवारी चित्रकारों के अतिरिक्त भी देश में स्थान-स्थान पर ऐमे चित्रकार रहे हैं जो अपनी जीविका के निमित्त वाजारू काम करते रहे हैं। इस प्रकार का काम प्रायः सभी मुख्य नगरों में होता रहा है। खेद है कि यह कार्य सुरक्षित नहीं हुआ है। इस प्रकार के चित्र अधिकांश देवी-देवताओं की मूर्तियों की नक़ल हुआ करते थे। कलकत्ते के श्री अजित घोप ने पटुआ जाति के कुछ चितेरों के चित्र एकत्र किए हैं। उन के देखने से ज्ञात होता है कि यह चितेरे अपने काम में निपुण थे। उन की रेखाओं में विशेष सजीवता है। त्रिचनापल्ली में भी वाजारू चित्रकार जो काम किया करते थे वह कँची श्रेणी का था। यह लोग देसी रंगों से काग़ज़ तथा अश्रक के चित्रपटों पर सुंदर काम करते थे।

जो कुछ कहा गया है उस से यह स्पप्ट हो गया होगा कि उन्नीसवीं सदी के अंत होते-होते मुगल तथा राजपूत दोनों ही चित्र-परंपराओं का पूर्ण रूप से हास हो चुका था। अपने देश की कारीगरी और कुशलता प्रायः लुप्त हो चुकी थी। डाक्टर आनंद कुमारस्वामी का कहना है कि यह परिस्थित "अधिकांश में तथा-कथित 'अंग्रेज़ी शिक्षा' द्वारा उत्पन्न रुचियों का परिणाम थी।" श्री ई० बी० हैवेल महोदय भी जिन का कि भारतीय चित्र-कला के पुनुस्त्यान में वड़ा हाथ रहा है, जिसे कि हम आगे देखेंगे, "भारतीय यूनिवर्सिटियों की बनावटी संस्कृति" के संबंध में टिप्पणी करते हैं। साधारणतया युनिवर्सिटी शिक्षा-प्राप्त भारतीय का द्प्टिकोण इंग्लिस्तान से प्रेरणा प्राप्त करने की ओर रहा है। वह यह अनुभव करने में कुछ दिनों पहले तक, अशक्त रहा है कि वास्तविक भारतीय संस्कृति का आधार अपने देश की भूमि में तथा वहाँ की परंपरा में ही मिल सकता है। १९०२-३ की दिल्ली की बड़ी प्रदर्शनी में ऐसे अनेक तैल-चित्र प्रदिशत किए गए जो कि यूरोपीय शैली के अनुकरण में कलकत्ता, बंबई, मद्रास और लाहीर के सरकारी कला-विक्षालयों के विद्याचियों द्वारा अंकित हुए थे। इन चित्रों में हमें विशेष प्रतिभा के चिह्न न प्राप्त होंगे। कलकत्ता स्कुल अब आर्ट के भूतपूर्व प्रिसिपल श्री परसी ब्राउन ने, सर जाजे बाट द्वारा संपादित 'इंडियन आर्ट एट देलहीं' नामक पुस्तक में इन चित्रों के संबंध में अपना मत अंकित किया है। उन का कहना है कि यह चित्र "अत्यंत साधारण कोटि के थे, इन का रेखांकण शुटिपूर्ण या और बैली तथा रंगसाजी की दृष्टि से यह नी-सिवियों की कृति जैसे थे।"

यूरोपीय शैली में हिंदुस्तान में जो कार्य हुआ उसे अग्रसर करने तथा प्रसिद्ध करने का श्रेय इस शैली के कुशल चित्रकार त्रावंकोर के स्वर्गीय राजा रविवर्मा को प्राप्त है। राजा रिववर्मा त्रावंकोर के राज-परिवार में उत्पन्न हुए थे। उन्हों ने बहुतायत से चित्र वनाए और यह चित्र सस्ते वाजारू तैल-छापों द्वारा देश में वहुत अधिक प्रचारित हुए। वास्तव में देखा जाय तो इन तैल-छापों के माध्यम द्वारा चित्रकार की असली प्रतिभा क्षीण रूप में ही हमारे सामने आती है। राजा रिववर्मा ने चित्रकला की शिक्षा दक्षिण भारत में भ्रमण करनेवाले यूरोपीय चित्रकारों, विशेष कर थियोडोर जेन्सन नाम के चित्रकार से प्राप्त की थी। इस के अतिरिक्त उन्हों ने यह कार्य मद्रा के चित्रकार अलाग़ी नायडू से भी सीखा था, और अलाग्री नायडू महाराजा त्रावंकोर के आश्रय में यूरोपीय शैली में काम करनेवाला उस समय का सब से प्रसिद्ध चित्रकार समझा जाता था। राजा रविवर्मा तथा अन्य यूरोपीय शैली में चित्रांकण करनेवाले चित्रकारों का कार्य कभी भी वहत उच्च कोटि का नहीं वन पड़ा और डाक्टर कुमारस्वामी की इस सम्मति का कि रविवर्मा का "कार्य अपने सर्वोत्तम उदाहरण में भी द्वितीय कोटि से आगे नहीं वढ़ा है" अनेक भारतीय तथा यूरोपीय कलामर्मज्ञों ने समर्थन किया है। श्री हैवेल महोदय का कहना है कि "यह निश्चय है कि उन के चित्रों में कल्पना तथा भावपूर्ण भारतीय कविता तथा कथा का जो चित्रण है उस में रस का अत्यंत अभाव है। और यह मूल अपराध ऐसा है कि चित्रण की टेकनिकल जानकारी उस क्षति को किसी प्रकार पूरा नहीं करती।" फिर भी रविवर्मा का कार्य समस्त हिंदूस्तान में अमीर आश्रयदाताओं द्वारा पसंद किया गया और देश के अनेक राजामहाराजाओं ने उन से चित्र वनवा कर अपने महल सजाए। रिवयमा न केवल शवीहें चित्रित करते थे, वरन् प्राकृतिक दृश्य भी, और बाद में तो प्रायः हिंदू कथाओं को ही चित्रित करते रहते थे।

हिंदुस्तान में कला-संबंधी नवीन आंदोलन किस भाँति आरंभ हुआ इस की कथा भी रोचक है। डाक्टर आनंद कुमारस्वामी ने लिखा है—"जो लोग यूरोपीय कला के भारतीय कला पर उन्नीसवीं सदी में हुए प्रभाव को जानते हैं, और निकृष्ट, प्रेरणा-विहीन तथा नितांत विदेशी ढंग की भारतीय शिक्षा से परिचित हैं—ऐसी शिक्षा से जो कि भारतीयों को अपने ही देश में विदेशी बना देती है—उन्हें जो कुछ भी आंदोलन संभव हुआ है, उस पर आदचयं ही होगा।" हिंदुस्तानियों में, कला-संबंधी विषयों में, आतमसम्मान जागृत करने

का श्रेय वास्तव में एक अंग्रेज सज़्जन को ही प्राप्त है। जिस समय कि श्री हैंबेल महोदय कलकत्ते में सरकारी आर्ट स्कूल के प्रिसिपल तथा इंडियन म्युजियम के कला-विभाग के निरीक्षक वन कर आए,उस समय उन्हों ने देखा कि कला-विभाग यूरोपीय चित्रों की अत्यंत घटिया नक़लों से भरा हुआ है और विद्यार्थीगण पुराने युरोपीय ढंग से त्रिकोणों, चतुष्कोणों और मूर्तियों के सहारे रेखांकण सीख रहे हैं। जो चित्र वह प्रस्तुत करते वह नितांत प्रेरणा-विहीन होते। श्री हैवेल महोदय के मन में यह बात उठी कि यदि सत्रहवीं सदी के उत्कृष्ट भारतीय चित्रों के आधार पर उन्हें शिक्षा दी जाय तो विद्यार्थियों को वास्तविक रूप में भारतीयता की प्रेरणा प्राप्त हो सकेगी। सीभाग्यवश उन्हें एक कुशल वंगाली चित्रकार का सोत्हाह सहयोग प्राप्त हो गया। श्री अवनींद्रनाय ठाकूर ने, जिन्हों ने स्वयं प्रारंभिक वर्षों में, युरोपीय ढंग के तैल-चित्र बनाए थे, यह अनुभव किया कि अपने ही देश की परंपरा के आधार पर कला-संबंधी आंदोलन का नेतृत्व ग्रहण करने में ही कला का कल्याण है और भविष्य में इस आंदोलन से जागृति तथा हित की वड़ी संभावनाएँ हैं। यह विचार कर के उन्हों ने वड़े उत्साह और लगन के साथ श्री हैवेल महोदय के विचारों को कार्य-रूप में परि-णत करने का काम उठाया और इस प्रकार जिस वात को हैवेल महोदय ने सिद्धांत-रूप में उठाया या उस को व्यावहारिक रूप मिला। अवनींद्रनाथ ठाकुर, सरकारी आटं स्कुल के सहकारी-प्रिसिपल वना दिए गए और समान भावों से प्रेरित दो व्यक्तियों ने अपनी भिन्न-भिन्न योग्यताओं के संयोग से उस आंदोलन को जन्म दिया जिस से वंगाल घैली की चित्र-कला चल पड़ी। परंतु जातीय संस्कृति के उत्यान के संबंध में इन महोदयों के कार्यो का आरंग में स्वागत नहीं हुआ था। यही नहीं उन का घोर विरोध किया गया। उन दिनों एक इस प्रकार का विश्वास जनता के हृदय में घर कर गया था कि यूरोप ही से कला-संबंधी एक मात्र प्रेरणा प्राप्त हो सकती है; अतएव यह समझा गया कि यह लोग उन्नति के विरोधी हैं। विद्याधियों और 'राष्ट्रीय' कहलाने वाले समाचार-पत्रों ने समान रूप से इन के कार्य का विरोध किया। परंतु अंत में सद्बुद्धि सहायक हुई। इस कळा-संबंधी आंदोलन के आरंभिक वर्षों में जिन कठिनाइयों का सामना करना पड़ा, उन से श्री अवनींद्रनाय ठाकुर को अपने निरचय में दृढ़ता ही प्राप्त हुई। अंत में उन के रचनात्मक कार्यं ने भारतीय कला के इतिहास में एक नए युग का नूत्रपात कर दिया।

वंगाल का कला-संबंधी आंदोलन अब तीस वर्ष से अधिक पुराना हो चुका है।

इस वीच में, इस के प्रभाव में आए हुए चित्रकारों ने न केवल अपना वहुत-सा काम जनता के सम्मुख प्रस्तुत किया है, वरन् यह जनता के कला-संवंधी विचारों में आश्चर्यजनक परिवर्तन लाने में सफल हुआ है। इस प्रकार आज, इस आंदोलन के दादागुरु अवनींद्रनाय अपने पिछले कार्य का किचित् संतोप के साथ पर्यवलोकन कर सकते हैं। अवनींद्रनाथ की शैली का तीव्र विरोच हुआ है, और यह विरोच अब भी संपूर्णतया ठंडा नहीं पड़ा है। फिर भी यह स्वीकार करना पड़ेगा कि इसी शैली के चित्रकारों की कृतियों द्वारा ही आधुनिक काल में हमारे देश में यह वात सर्वमान्य हो सकी है कि हिंदुस्तान की अपनी चित्रकला अपनी पुरानी परंपरा और भारतीयता के भावों के आधार पर ही निर्मित हो सकती है। यदि यह पूछा जाय कि इस शैली द्वारा वास्तव में क्या कार्य संपादन हुआ है तो हम स्वयं अव-नींद्रनाय के, उन के भाई गगनेंद्रनाय के, तथा उन के शिप्यों अर्थात् नंदलाल वोस, असित कुमार हाल्दार, समरेंद्रनाय गुप्त, के० एन्० मजूमदार, शैलेंद्रनाय दे, के० वेंकटप्पा, शारदा उकील, डी० पी० रायचीयुरी, वीरेश्वर सेन आदि आदि की अनेक सफल और सुंदर चित्रों के नाम छे सकते हैं। यह आंदोलन अब बंगाल तक सीमित नहीं रहा है, बरन् सारे देश में फैल गया है, और इस का समर्थन भारतीय तथा विदेशी कला-मर्मज्ञों द्वारा हुआ है। कहने का तात्पर्य यह नहीं कि आंदोलन आरंभ करने वालों ने जिस उद्देश्य को सामने रक्खा था वह संपूर्णतया फलीभूत हो गया है। इस संवंध में उचित विचार तो यह होगा कि यह शैली अभी, जिसे हम परिवर्तन-काल कहेंगे, उस को पार नहीं कर चुकी। इस शैली की त्रुटियों के विषय में भी बहुत कुछ कहा गया है। इस शैली के चित्रों में कोरी भावकता होती है, रेखांकण में दृढ़ता का परिचय नहीं मिलता, चित्रकार पुरानी कयाओं के जाल से निकल कर आधुनिक जीवन के मनन पर ध्यान नहीं देते, रंगों की व्यवस्था चटक न हो कर घूमिल होती है, आदि आदि आलोचनाएँ की जा चुकी हैं और की जाती हैं। इस बात को स्वीकार करने में संकोच न होना चाहिए कि यह सभी आछोचनाएँ अंशतः ठीक हैं; अर्थात् प्रस्तुत कार्य के एक अंश की ही उचित समीक्षा करती हैं। परंतु यह भी न भूछना चाहिए कि शैछी में जो कुछ सर्वोत्तम कार्य हुआ है उन पर यह लागू नहीं होतीं। यह आलोचनाएँ इस वात पर भी घ्यान नहीं देतीं कि सामृहिक रूप से बंगाल शैली ने कितना बड़ा कार्य-साधन किया है। वंगाल शैली अपनी पहली मंजिल पार कर चुकी; वह अब दूसरी मंजिल में पैठी है। इस ने आधुनिक जीवन की वास्तविकताओं तथा कठोर सत्य की ओर से आँखें नहीं फेरी हैं,

तथा व्यक्तिगत विकास का चित्रकारों को पूर्ण अवसर दिया है और यदि इस में अब भी ऐसे चिह्न मिलते हैं जिन से प्रयोग की अवस्था ज्ञात होती है, तो यह भी जान लेना चाहिए कि यह प्रयोग उन्नितगामी है। श्री ओ० सी० गाँगुली महोदय ने ठीक ही बताया है कि "सभी समालोचक इस वात पर सहमत हैं कि इस शैली की कृतियाँ सच्चे भारतीय भावों को ले कर और उन के प्रति सम्मान का भाव घारण करते हुए रची गई हैं और भारतीय विषयों को भारतीय वातावरण में प्रस्तुत करने में सफल हुई हैं।" इस शैली का यह उद्देश्य नहीं रहा है कि विदेशी प्रभावों को विल्कुल दूर रक्खा जाय। प्रयत्न यह रहा है कि जो प्रभाव भारतीय विचारघारा में सहज में समा सकें उन्हें ग्रहण कर लिया जाय।

वंगाल में जो कला-संबंधी जागृति हुई उस का प्रभाव समस्त देश पर हुए विना न रहा। फिर भी हमारे देश के चित्रकारों के एक वर्ग ने, विशेष कर बंबई में, अपने को इस से अलग रक्ता। पाश्चात्य शैली की उस 'एकेडेमिक' परंपरा में पोषित हो कर जिस में 'सादृश्यता' या 'नेच्यूरलिज्म' पर विशेष घ्यान दिया जाता है, बंबई के इस विशेष वर्ग ने वंगाल के चित्रकारों की वरावर निंदा की है और उन की कृतियों को "काल्पनिक, अवास्त-विक, वेतुकी" आदि कहा है। पाश्चात्य का अनुकरण करने वाले वंबई शैली के चित्रकारों की कृतियों में हमें विशेष प्रतिभा का परिचय तो मिलता नहीं। उन का अधिकांश मध्यम या निकृष्ट श्रेणी का हुआ है।

हमारे देश की चित्रकला में और भी नए-नए प्रयोग हुए हैं। रवींद्रनाथ ठाकुर ने चित्रकार के रूप में किसी भी परंपरा को न ग्रहण कर के अपनी 'आदि-मता' द्वारा जनता को स्तंभित किया है। यह नहीं कहा जा सकता कि उन के चित्रों में अपना कुछ विशेष आकर्षण नहीं हैं। उन के अतिरिक्त अमृत शेरिंगल जैसी कुशल चित्रलेखा भी कुछ प्रयोग प्रस्तुत कर चुकी हैं, जिस के विकास की भविष्य में बड़ी संभावनाएँ हैं।

भविष्य के संबंध में क्या कहा जाय ? यह अनुभव किया गया होगा कि बंगाल के चित्रकारों ने 'भारतीयता' पर अधिक जोर दिया है। कदाचित् यह देखते हुए कि हम पारचात्य के प्रवाह में यह न जाएँ यह अब तक आवश्यक भी था। परंतु यह संभव नहीं कि भारतीय कला संसार के प्रभावों से बिल्कुल अलग-अलग रह कर पनप सके। यह अनुभान कर लेना चाहिए कि भारतीय चित्रकार अब ऐसी स्थिति प्राप्त कर सके हैं कि बाहरी प्रभावों के ग्रहण करने में उन की 'भारतीयता' के नष्ट होने का भय नहीं है, और यह अब

ऐसे प्रभाव ग्रहण कर सकते हैं जो उन के अनुकूल सिद्ध हों। ध्यान से देखा जाय तो स्वयं वंगाली कला वाहरी प्रभावों को विल्कुल दूर नहीं रख सकी है। डाक्टर कुमारस्वामी ने ठीक ही लिखा है कि "विदेशी प्रभावों को पचा कर अपनी परंपरा के आधार पर नवीन शैली का विकास करने की संभावना भारतीय चित्रकला के भविष्य के लिए शुभ-सूचक है"। यह कहना न होगा कि नवीन आंदोलन इसी पथ पर चल रहा है।

# काश्मीरी श्रामगीत

#### [ लेखक--श्रीयुत रामनरेश त्रिपाठी ]

में मई, १९२८ में काश्मीर गया था। उन दिनों में ग्रामगीतों के संग्रह का काम हाय में लिए हुए था। इस से काश्मीर के वाह्य-सींदर्य के साथ-साथ उस के अंतःसींदर्य को भी, जो ग्रामगीतों में चित्रित हैं, देखने को मैं लालायित था। संयोग से उन्हीं दिनों में स्व० लाला लाजपतराय भी श्रीनगर में ठहरे हुए थे। उन से मेरा पहले का भी परिचय था और काश्मीर में तो महीनों मिलते-जुलते रह कर हम लोग वहुत निकट हो गए थे। काश्मीरी गीतों के संग्रह में उन की प्रेरणा और सुरुचि ने मुझे बहुत ही उत्साहित किया था।

मैं ने काश्मीर के गाँवों में भ्रमण किया। घानों के खेतों में निराती हुई, और घरों के सामने खड़े-खड़े घान कूटती हुई स्त्रियों के मनोमुग्धकारी स्वरों में गाए जाते हुए गीत और हाँजियों (माझियों) के तरह-तरह के स्वरों और लयों के गीत गवा कर मैं ने सुने और संग्रह किए और एक शास्त्री जी की सहायता से उन के अर्थ समझे। काश्मीरी भाषा न जानने के कारण काश्मीरी गीतों के समझने ही में नहीं, संग्रह में भी मुझे बड़ी किठनाई का सामना करना पड़ा। और साथ ही उन के उच्चारण में आई हुई कुछ नई ध्वनियों के वणीं के अभाव में मैं उन्हें शुद्ध-शुद्ध लिखने में भी असमर्थ रहा।

जो थोड़े से गीत मुझे प्राप्त हुए हैं, वे भू-स्वर्ग के गीत होने के उपयुक्त ही हैं। उन में जो भाव व्यक्त किए गए हैं वे मनुष्य स्वभाव की उच्च कोटि की संस्कृति में पछे हुए जान पड़ते हैं। काश्मीर जैसा सुंदर हैं, वैसा ही उस के गीतों में प्रेमरस भी प्रचुरता से छलक रहा हैं। सींदर्य के साथ प्रेम का होना विल्कुल स्वाभाविक है।

काश्मीरी गीतों के कुछ उदाहरण देने के पहले काश्मीरी भाषा के संबंध में कुछ मुन्तनाएँ, जिन्हें में जानता हैं, यहां दे देना पाठकों के लिए उपयोगी समझता हैं।

काश्मीरी भाषा में संस्कृत और फ़ारसी मध्दों का सूत्र मिश्रण है। मुसलमानों के भाकमण और अधिकार के पहले काश्मीर संस्कृत शिक्षा का केंद्र था। काश्मीरी भाषा हिंदी की तरह एक स्वतंत्र भाषा है, उस में भी संस्कृतं के वहुत से तत्सम और तद्भव शब्द भरे हुए हैं जो उस के मूल का पता वतलाते हैं। जैसे---

| काश्मीरी         | हिंदी       |
|------------------|-------------|
| वाय (पाय)        | == रास्ता   |
| पोश (पुष्प)      | =फूल        |
| पूर (पूर्व)      | ==पूरव      |
| दछुन (दक्षिण)    | ==दिवस्त्रन |
| नविद् (नापित)    | ==नाई       |
| मोल (मूल्य)      | ==दाम       |
| गछ (गच्छ)        | =जाओ        |
| नास (नासा)       | ==नाक       |
| अस (अस्य)        | =मुँह       |
| ज्याव (जिह्वा)   | ==जीम       |
| अत्य (हस्त)      | =हाय        |
| अंगुली (आंगुल्य) | =डँगली      |
| वोई (भ्राता)     | ==भाई       |
| आन (आनय)         | ==लाओ       |
| कोत (कुत्र)      | =कहाँ       |
| तोत (तत्र)       | =वहाँ       |

इसी तरह अरवी-फ़ारसी के भी वहुत से शब्द, कुछ तो असली वेप में और कुछ काश्मीरी जामे के अंदर, काश्मीरी भाषा में घर किए हुए हैं। जैसे —

सीदा, वाजार, ज्याद (जियादा), इत्यादि।

काश्मीरी वर्णमाला में कुछ ऐसे अक्षर हैं, जो देवनागरी में नहीं हैं। जैसे एक अक्षर ऐसा है जिस का उच्चारण च और छ के मध्य का है। मैं ने गीतों में उसे स्पष्ट करने के लिए च के नीचे विदी देकर काम निकाला है। कुछ अक्षरों और शब्दों के उच्चारण में एक खास प्रकार का छोर देना पड़ता है। उन का उच्चारण भाषा से परिचय रखने बाले ही उचित रीति से कर सकते हैं। काश्मीरी गीतों के संबंध में एक यह बात विशेष ध्यान देने की है कि शृंगार और विरह के गीत मुख्य कर मुसलमान समाज ही में प्रचलित हैं। मुसलमान काश्मीर में हैं भी ९५ फ़ी सदी, इस से उन के गीत भी इसी औसन से हैं। वहां की पंडित जाति ऐसे गीतों को असभ्यों के गीत समझ कर उन की उपेक्षा करती है। पंडितों में भिक्त और ज्ञान तथा वैराग्य के गीतों का अधिक प्रचार है। पंडितों की स्त्रियाँ उत्सवादि में जो गीत गाती हैं, उन में शृंगार के गीत तो नाम मात्र ही के होते हैं। यहाँ पंडित और मुसलमान दोनों समाजों में प्रचलित कुछ गीत दिए जाते हैं:—

#### [ 8 ]

अरिन्य रंग कोरुनम हिये वन्यतोम अद कर विये॥

( उस ने ) मुझ चमेली का रंग बरिन्य पुष्प (जुही ? ) का-सा कर दिया है (अर्थात् मैं मुरझा गई हूँ)। मुझे वताइए वह फिर कब आएगा।

> छाडान लूसस वननय क्याह सना गोस ना कननय। चोलुम कय दरदच्य नये वन्यतोम अद कर यिये॥

वनों में ढूँढ़ते-ढूँढ़ते थक गई हूँ। क्या उस के कानों तक यह वात नहीं पहुँच गई ? किस दूर वन में वह चला गया है ? मुझे वताइए वह फिर कब आएगा।

> फुलया लज्यमो गुलनय फोसमन त विधि सुम्बलनय। यम्बरजल बोम्बुरनि लये वन्यतोम अद कर विये॥

कोसम और सुम्बल आदि फूलों में शिगूफ़े निकल आए। नरिगस का फूल भ्रमर के प्रेम में खिल गया है। मुझे बताइए वह फिर कब आएगा।

मुशका जान गुलावन युन्दसय दाग ह्यतो लालन। नालान युलवुल छुये वन्यतोम अद कर यिये॥

गुलावों की कैसी सुगंधि हैं! लाले ने मध्य भाग में काला चिह्न धारण कर लिया हैं। बुलबुल भी फ़रियाद करती है। मुझे बताइए वह किर कब आएगा।

> वरिमस खा स्य तय मुरये पयाह सना विवि ना त च्यये। म्यति आस तिम संज प्रये वन्यतोम अद कर विये॥

मैं ने उस के लिए प्यालियाँ और सुराहियाँ (प्रेम-रस से) भर दी हैं। काश वह आ कर इस को पी जाता! मुझ को भी उसी की प्रीति है। मुझे वताइए वह फिर कव आएगा।

लाल म्यानि असि दर्शुन हाव वुञा असि चय मो गशराव। अ नस कास्तम खये वन्यतोम अद कर यिये॥

हे मेरे लाल (प्यारे) अव हमें दर्शन दो और अव हमें मत विसारो । (मेरे) आईन (हृदय) का जंग दूर करो । मुझे वताइए वह फिर कव आएगा ।

प्रीय च्यानि वर वुख आयस च्यय पत वन्य दिनिद्रायस। वियि अस्य मिट कस छिये वन्यतोम अद कर यिये॥

तुम्हारे प्रेम से मेरे संतोप का प्याला भर गया है। (इस लिए) में तुम्हारी खोज में निकली हूँ। हमें और किसका आश्रय है? मुझे वताइए वह फिर कव आएगा।

लोल नार छुह जोरावार प्रारान छस वाति ना यार। लायिनम लोलच्य छये वन्यतोम अद कर यिये॥

प्रेम की आग वड़ी प्रवल हैं। उस के आने की प्रतीक्षा में हूँ। उस ने मुझ में प्रेम की चिनगारियाँ लगाई है। मुझे वताइए वह कव आएगा।

त्राविय चोलुम सु पानस व्यूठुम ला मकानस। बुद्यान लूसम लये वन्यतोम अद कर थिये॥

मुझ ग़रीव को छोड़ कर वह शून्य-लोक में जा वैठा है। उसे देखते-देखते, आंखें थक गई। मुझे बताइए वह फिर कब आएगा।

पोशनूल छुप बनान जार यम्बरजलि थवतम च्य सार। प्रारान छिह दर्शन दिये बन्यतोम अद कर थिये॥

पोशनूल (जानवर) प्रार्थना करता है कि नरिगस को सुरक्षित रक्खों। उस के दर्शनों की प्रतीक्षा है। मुझे बताइए वह कब आएगा।

[ २ ]

प्रवाय हो आव अछच मुच्राव, न्यंदर मो त्राव न्यं दर मो त्राव। अव प्रभात काल आया, आँखें खोलो। नींद को छोड़ो; नींद छोड़ो।

छ् चमकान आय्म सिर्युक गाश न्यवर अन्दर घि ज़्यथ आकाश। मुच्र अछच दारि मो त्रोपराव न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

आत्मा के सूर्य का प्रकाश चमकता है। वाहर और अंदर से चिद्रूपी आकाश भी चमकता है। अब नेत्रों की—जो द्वार हैं—खोलो। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

> छतञा ह्यत्यनं च्य फहनी कीश, च चेनन कीन छुख वृपदीश। समय गव रंग बदलिय आव न्यंदर मी त्राव न्यंदर मी त्राव॥

अब तुम्हारे काले केश सफ़ेंद्र होने लगे। अब भी तुम उपदेश क्यों नहीं ग्रहण करते हो; समय का रंग वदल गया, नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

समय जन वांड जशना जान,
गछ्चस युय त्युय गंडुन सामान।
नो वुय पायरा ह्यय चांव
न्यंदर मो त्राव म्यंदर मो त्राव॥

समय को तुम भाँड़ के तमाशे के समान जानो। जैसी सामग्री उपलब्ध है उस से इसे सजाना चाहिए। यह नित नया स्वांग धारण कर के आता है। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

त्तानुक दीफ प्रजलिय जान

व्यक्तारिक न्यत्र वृष्ट शिव छान।

वृज्ञिय युथ न प्रयालुक वाव,

न्यंदर मी प्राव न्यंदर मी प्राव॥

शान के दीपक को प्रज्यलित जान कर विचार के नेत्रों से कल्याण की मूर्ति की देखी।

ऐसा न हो कि तुम्हारे कुतर्कों का वायु चले। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

मकर चेर फेर च़ होशस कुन,

वोद्यू गक्य जाम नाली छन।

च्ययस बुजनाव आलुच़ त्राव,

न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव।।

अव देर न करो; होश की तरफ़ फिरो; उद्योग के कपड़े पहनो। अपने चित्त को जगाओ और आलस्य को छोड़ो। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

संगरमालन छयच्र सम्पुन,
ह्योतुन सोख्य जगत नाम्पुन।
च मुख अद्देत आनस हाव
न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

पर्वतमाला के चारों ओर रोशनी फैल गई, और सारा जगत प्रकाशमान होने लगा। तू अपना मुख अद्वैत के शीशे में देख। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

वोद्यूगा कर त सामी सुर,
स्यदथ पानय दियिय ईश्वर।
सु करिय युथ च करहस बाव,
न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

तुम उद्योग करो और परमात्मा का घ्यान घरो । वह तुम को स्वयं ही सिद्धि दगा । तुम उस की जैसी भावना करोगे, वैसा फल मिलेगा; इस लिए उठो और नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो ।

रयनय सायय द्यनय रायय,

तिहुन्द सामी छु प्रवायय।

अमिस निश अभि यय हो जाव,

न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

क्षण, घड़ी, दिन, रात आदि कालचक का स्वामी प्रभात काल है; इसी काल में

अभिजित् की उत्पत्ति होती है। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

गछुन हुझ्यार च्य वड गय छ्य,

च्य लागञा कुस लागथ छय।

न्यराज्ञन पान गाज्ञ हो आव,

न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

(इस समय) जागना उत्तम गति है। इस में तुम को क्या लागत लगानी है? निराशों के लिएस्वयं ही प्रकाश आया है। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

कर्म स्थाव दर्म खोरन त्राव,
गछ आय्म तीर्य तन मन नाव।
वखच सर प्रयम पोञा छाव,
न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

कर्म की खड़ाऊँ धर्म के पैर में पहन कर जाओ; आत्मा के तीर्थ में तन और मन को घो डालो, भिवत के तालाव में प्रेम के पानी से मैल छुड़ा डालो। नींद को छोड़ो; नींद को छोड़ो।

युगन चुन मज छु चूर्युम जान,
छु एयय च्यय खुश गछन वगवान।
पतिम पहरस छु युथ सुवाव,
न्यंदर मो त्राव न्यंदर मो त्राव॥

चार युगों में चीया ही अच्छा है कि जिस में खा-पीकर ही भगवान् खुश होने हैं। (रात की) अंतिम घड़ी (अर्थात् प्रभात काल) का ऐसा ही स्वभाव होता है। नींद की छोड़ो; नींद को छोड़ो।

#### [ ]

मदकीत मारवित युद वीक दारवित। ज्ञुद झांत दुद चूर गूर गूर करयो॥ १० हे मधु और कैटभ या मद-अहंकार को मारने वाले, युद्धवेश घारण करने वाले, शुद्ध, शांति-स्वरूप और दूध (मन) को चुराने वाले, मैं तुम को डुलाती रहूँ।

> शंहर शहर गाम गाम राम राम स्वरयो। दक्षिण बुतरि पछम पूरि गूर गूर करयो॥

प्रत्येक शहर और प्रत्येक ग्राम में राम के रूप में मैं तेरा स्मरण करूँ और दक्षिण-उत्तर-पश्चिम-पूर्व चारों ओर तुम्हें डुलाती रहूँ।

> कर हुशीकीश राग दीश किस शीशस। खंजि खंजि चूर चूर गूर गूर करयो।।

मेरी संपूर्ण इंद्रियों के स्वामी! राग, हेप आदि के शीशे को टुकड़े-टुकड़े कर चूर चूर कर डालो। मैं तुम को डुलाती रहूँ।

छिय वसंत रंग जाम यिन च्यानि फोजि शाम। लंजि लंजि मूरि मूरि गूर गूर करयों।।

यसंती रंग के कपड़े वाले श्याम ! तुम्हारे आने से मैं लता की तरह टहनी-टहनी पत्ते-पत्ते फूल गई हूँ। मैं तुम्हें डुलाती रहूँ।

बोंबूर गीता छ्घसयो गेवान। स्वर्ग - मंडलिच हूर गूर गूर करयो॥

में तुम्हारे प्रेम में विरह-गाया गाती हूँ, जैसे स्वर्ग-मंडल में अप्सराएँ गाती हैं। मैं तुम्हें डुलाती रहूँ।

सियं वरशुन दित मूह गटि मंज नित। यित नूरिक नूर गूर गूर करयो।।

सूर्य की तरह दर्शन दे कर मेरे मोह-रूपी बँघेरे को हटा लो। प्रकाश को भी प्रका-शित करने वाले आओ। मैं तुमको डुलाती रहूँ।

> तुलसी छावय त हियि तन नावय। फल्यल मुझक कोफूर गूर गूर करयो॥

तुलसी को लगा-लगा के इस चमेली जैसे शरीर को साफ़ कहँगी। फुलेल और कपूर की सुगंधि भी मैं इस में लगाऊँगी। मैं तुम को डुलाती रहूँ।

मननिक तेलन न्यदिद्यासन टोठ। श्रवणिक कन दूर गूर गूर करयो॥

मनन से मैं ने तुम को मन में रक्खा है और विचार से अव तुम मेरे मन में रमे रहो। हे मेरे कान के फूल, मैं तुम को डुलाती रहूँ।

> राजयोग राज वोज साञ्चिताज ताज स्वर। प्रयम साज संतुर गूर गूर करयो।।

हेराजयोग के राजन्! हमारे प्रेम-रूपी साज और संतूर (वाद्ययंत्र विशेष) के ताजे-ताजे स्वरों को सुनो, और मैं तुम को डुलाती रहूँ।

दीह अभिमानुक फुल ह्यय छ्चननुय।
ह्याग वाराग सुर गूर गूर करयो।।

देह का अभिमान-रूपी वृक्ष त्याग और वैराग्य की राख से कटने लग जाएगा। में तुम्हें डुलाती रहूँ।

[ 8 ]

प्रभात से पहले नेत्रों को खोलना चाहिए और मन से श्री भगवान् का स्मरण करना चाहिए।

न्यमंल योज ववसागर तयंजे

न्यदकल पारवल कर्य जे धान।

प्रयद्मक्य मल अविमानक्य ह्यंजे

मन किञा सोर्य जे श्री वगवान॥

निर्मेल युद्धि से भवसागर को तरना चाहिए। निस्कल सरोवर में स्नान करना

चाहिए। अभिमान के तीनों मल दूर करने चाहिए और मन से परमात्मा का स्मरण करना चाहिए।

> संसार व्रम मानिथ दम वर्य जे सोहम सोर्य जे व्हरिथ प्राण। यन्द्रिय शोमरिथ सुमरन फिर्य जे मन किञा सोर्य जे श्री बगवान॥

संसार को भ्रम मान कर समय विताना; प्राणों को रोक कर सोऽहं को विचारना। इंद्रियों को शांत कर के माला फेरना और मन से परमात्मा का स्मरण करना चाहिए।

> त्याग सन्य राग दीश निश व्यसर्य जे सोहम सोर्य जे दर्य जे द्यान। मन थ्यर कर्य जे मंथर पर्य जे मन किञा सोर्य जे श्री वगवान॥

त्याग से, राग और द्वेप से पीछे हटना चाहिए; सोऽहं सोच कर ध्यान घरना चाहिए। मन को स्थिर कर के मंत्र पढ़ना चाहिए; मन से भगवान् का स्मरण करना चाहिए।

श्री कृष्ण च्रण कमलन अछच जयं जे
यिछ् यिछ् श्रदायि वावनाय सान।
मानसी पूजि सत्य दीह मशर्य जे
मन किञा सोर्य जे श्री वगवान।।

इच्छा, विश्वारा भावना से भगवान् कृष्ण के चरण-कमलों पर नेत्र को जड़ दी; मानसी पूजा से अपने शरीर को भूल जाओ; फिर मन से भगवान् का स्मरण करना चाहिए।

नाना सूरिय् वानन वर्य जे

वावनायि हुँद्य खीर खण्ड पकवान।
श्री कृष्ण महाराजस आपर्य खे

नन किञा सोर्यजे श्री वगवान॥

नाना भावों को समाप्त कर के (सब व्यवहार करो); भावना के खीर और खाँड के पकवान, भगवान् कृष्ण को खिलाना और मन से ईश्वर का स्मरण करना चाहिए।

अष्टदल हृदयस मंज वयर्ष जे

न्यर्वासन आसन की थान।

कृष्ण ध्यान सत्य पान थान आवर्ष जे

मन किञा सोर्य जे श्री वगवान॥

अप्टदल हृदय के बीच निर्वासना रूपी आसनों को बिछाना और स्वयं स्थान को कृष्ण के ध्यान से बंद करना तथा मन से भगवान् का स्मरण करना चाहिए।

दीह दम्यिकस फुटम्बस रावर्ष चे

आशर्ष चे नान संतान।
ईकांतच्य शान्ति शक्ति वर्ष चे

मन किङा सोर्य चे थी बगवान॥

शरीर के मद-रूपी कुटुंब को छोड़ना और शान-रूपी संतान को धारण करना . चाहिए। एकांत की शांति-रूपी शक्ति को धारण करके मन से भगवान् का ध्यान करना चाहिए।

> दर्म कर्म जोर मूह राजस कर्य जे सत्य ह्यय शम दम की पहल्वान। आनन्द नगरस राज्या कर्य जे मन किञा सोर्य जे श्री वगवान॥

शम और दम नामक पहलवानों को साथ छेकर धर्म और कर्म के खोर से मोह राजा को जीतो। फिर आनंद के नगर का राज्य करो और मन से भगवान् को ध्यान में लाओ।

> बाल मु्फुन्दुन धाना दर्प चे दुन चन्मन हंच हर्मचे हान १

### न जि जांह ज्यविजे निज जांह मर्य जे मन किञा सोर्य जे श्री वगवान॥

ईश्वर का ध्यान धर कर दोनों जन्मों की हानि को दूर करना, फिर न कभी जन्म लेना और न कभी मरना। मन से भगवान् का स्मरण करना।

[4]

राम जुव श्याम रूप हावे, परम गय प्रावनावे॥

रामचंद्रजी श्याम-मूर्ति दिखा कर (हम को) परम गित को पहुँचा देगा।

यूग शोग ह्यय इवय हारे, अचि मंज शान्त वारे। ब्रह्मानन्द की पोश छावे, परम गय प्रावनावे॥

योग का तोता मन की मैना को लेकर शांति की फुलवाड़ी में जायगा। वहाँ वह ब्रह्मानंद के फूलों का स्वाद दे कर परम गति को पहुँचा देगा।

करि सत संग वोलवाशे,
चृटि मूह वाल वाशे।
हंस पखवय वुफनावे,
परम गय प्रावनावे॥

(वह) सत्संग की वार्ते करेगा; मोह के जाल को काटेगा; हंस के परों से उड़ायेगा और परम-गति को पहुँचा देगा।

> विखन ओला येरनाये, शिखन सत्य बसावे। अमर्यय की फल स्यावे, परम गय प्रावनावे॥

(वह) मन्ति का घोंसला वनवा देगा। शक्ति से मिला कर वसायेगा। अमृत के फल खिलायेगा और परम गति को पहुँचा देगा।

पोशनूल जन गंजरावे, प्रयम गीय ग्यवनावे। नाव सुमरय सुस्य थावे,

परम गय प्रावनावे॥

(वह) पोशनूल की तरह (वागों में) प्रेम के गीत पढ़ायेगा। नाम-स्मरण में स्वस्थ रखेगा और परम गित को पहुँचा देगा।

रूढ्य मत्य जन मननावे,
आय्म तीर्थ मन नावे।
निष्काम जल दाम च्यावे,
परम गय प्रादनावे॥

(वह) मानो रूठे हुओं को मनायेगा; आत्मा के तीर्थ में मन को साफ़ करेगा; निष्काम जल को पिलाएगा; और परम गति को पहुँचा देगा।

[ 4 ]

क्याह यावुन यिपिना फीरिय, मानंदि तीर जन गोम नीरिय॥

कारा वह यौवन फिर आता, जो तीर की तरह निकल चला!

दम तिहुंदय क्याह विधि दरकार,

यस न सत्य आसि यनुन यार।

स्यिष अफसूस अय गिछ् मूरिय,

मानंदि तीर जन गोम नीरिय।।

उस के जीवित रहने से गया लाभ है जिस का यार साय न हो ? वह हायों को मलते हुए शोक करेगा—हाम तीर की तरह यह (यौवन) निकल चला। रिंद आशक हा जिंदय मूदे

तिम हस तोर क्युत मुकलिय गय।

गिंछ खाक स खाक नत मीलिय,

मानंदि तीर जन गोम नीरिय।।

मस्त प्रेमी जीवित ही मर गए और वे ही इस संसार के दुःखों से छूट गए; नहीं तो मिट्टी के साथ मिट्टी मिल जायगी। हाय, यह (यौवन) तीर की तरह चला गया।

मो नाज यथ यावन रायस,
यावन मंजय प्यत पायस।
गर छचुय गछुन पान थव शीरिय,
मानंदि तीर जन गोम नीरिय।।

इस यीवन-रूपी राजा का अभिमान मत कर। यीवन काल में ही विचार कर, यहाँ से घर जाना है, इस लिए शरीर को तैयार रख, हाय, तीर की तरह यह (यीवन) चला गया।

[ 9 ]

यार चोलमय चूरि चूरे,
मूरि योवुनम लोल नार।
कर सना म्य ड्यक पूरे
यार अचि हे आंगन॥

मेरा यार चोरी-चोरी से भाग गया। उस ने मुझ टहनी में प्रेम की आग लगा दी। मेरे भाग्य कव खुळेंगे कि वह मेरे पास आएगा?

> रय व वंद सय टूरि टूरि मुरि थोवुनम लोल नार॥

मैं अपना खून बरतनों में निकाल-निकाल कर उपहार दूँगी। (उस ने) मुझ टहनी में प्रेम की आग लगा दी। यार चोलुम तय कित छांडन आर आस नय व्यक्तियय। यारस रो स्तुय वाग फोलमय कुस म्य छाव्य म कर क्या ह॥

मेरा यार भाग गया। अब उस को कहाँ हूँ हैं है सिख ! मुझ एक मात्र पर उस को दया नहीं आई? उस की अनुपस्थित में (मेरे यीवन-रूपी) बाग़ में बसंत आया। कीन इस बाग़ का रस लेगा? हाय, मैं क्या करूँ?

फीरम जरदी रंग रोयस

मार फरनस व्यसियय।

अम्य यारन वेआरन

खार योव नम दर दिला।

मेरे लाल वर्ण के मुख पर पीला रंग छा गया। हे सिख ! मैं मारी गई! इस निर्देय ने मेरे दिल को मसल डाला।

> नेर हा नन्य वन्य व दिमसय वार छुम नय व्यसियय। गरि द्रायस मापि तिहिंदे रूदम कथ सना शाये॥

में बाहर निकलती और उस की खोज करती; मगर हे सिख ! मैं विवस हूँ। मैं घर से उस की प्रीति से निकल भी गई तो वह कहाँ है, यह कौन जानता है।

जावि जाये वन्य दिमसय
यिज प्राये व्यक्तियय।
लोलमत्य सय लिल करसय
करस लुलमत लाय॥

हे सित ! मैं स्थान-स्थान में ऊपर को देपती हुई उस को दूंढूँगी। उस प्रिय-तम प्यारे को बहुत प्यार करती हुई बिलिहारी हो जाऊँगी। हय थो जाज्ययस आमतावय व्यय नाविय गोम। पान आल वस यिलि वडेशन करस वालिज्य मंज जाय।।

उस जालिम ने मुझ को जलाया। फिर छोड़ गया। जब मैं उस को देखूँगी तो वारी हो जाऊँगी और हृदय में उसे स्थान दूँगी।

[ 2 ]

अस्य आय लारान लोल सती, लो लती लो।

हम प्रेम से खिचे हुए दौड़ते हुए आए, हे प्यारी! आँखों की पुतली!

यय अश्क बागस वन्य म्य दिती, रोवुम सोरुय दोह। यिम पोश लागस कारि पती लो लती लो।।

प्रेम के उपवन में मैं ने उसे ढूँढ़ा। सारा दिन बीत गया। यह फूल मैं (उस के) सिर में लगाऊँगा। हे मैरी प्यारी! आँखों की पुतली!

अर्जा बोज तम रोज अती,
वोज तम आरिजो।

यम नाज कदम त्राव सोती,

लो लती लो।।

जरा ठहरो। मेरी प्रार्थना मुनो और मेरी इच्छा से परिचित हो जाओ। अहा ! यह अदा की चाल ! शनै:-शनै: चलो। हे मेरी प्यारी! आँखों की प्रतली!

> रातस गारान गाम बान्ती, लूमुम सना दोह।

#### जायन व करता नाल मती, लो लती लो॥

रात बीत गई; ढूँढ़ते-ढूँढ़ते मैं विह्वल हो गई। अब दिन भी समाप्त हो गया। वया मैं (उन) जगहों को आलिंगन करूँगी!मेरी प्यारी! आँखों की पुतली!

> जुल्फ चयानी छिय वबरि फोती, नत यास्मन पोश। शवान क्याह छिय च्य कारि पती लो लती लो॥

तुम्हारी जुल्फ़ों वर्वुर की डालियां हैं या मालती के फूल। अहा ये तुम्हारी गर्दन के पीछे कैसी शोभा दे रहे हैं! हे मेरी प्यारी! आंखों की पुतली।

> वादाम च्यशमय जीनिमती, चक्रमै नरगिस आ हो। डोशिय हिरनय जंगल रटी, लो लती लो।।

(तुम्हारे) बादामी नेत्रों ने नरिंगस फूल और हरिंण को जीत लिया है; (यह) देख कर हरिणों ने वन का आश्रय किया है। हे मेरी प्यारी ! आँखों की पुतली!

#### [ 9 ]

वुष्टत गोलनस अम्य दिलदारन लोल नारन कोरनम सूर। खूनि दिल छुस चशमव हारन लोल नारन कोरनम सूर॥

देख, इस दिलदार (मायूक) ने मुझ को खराव किया। प्यार की आग ने मुझे जलाया है। मैं दिल का खून नेत्रों से निकालता हूँ। प्यार की आग ने मुझे जलाया है।

वृष्टिय त्रोवनस अइकटा मारन बिल कर छुम लल्युन नार।

तंब लाविय चोल लाचारन लोल नारन कोरनम सूर॥

प्रेम-स्थी सौंप ने मुझे उस लिया है। इस पीड़ा से मै कब मुक्त हो सकूँगा? मुझे

इसे सहन ही करना होगा। वह (हम) असहायों को प्रलोभन दे कर चला गया। प्रेम की आग ने मुझ को जलाया है।

> पश नोवनस चोन वन्य पहरन छुम न हावान माहि रुखसार। गोश थाविना जारन त पारन लोल नारन कोरनम सूर।।

(उस ने रात के) चारों पहरों में मुझे उदासी का अनुभव कराया। तो भी चढ़े चाँद का-सा मुख वह नहीं दिखाता। क्या (वह) मेरी इस विनती पर कान नहीं देगा? मुझे प्रेम की आग ने जलाया है।

> रंगि वुलवुल चाव लाल जारन नाल त्रावान खुश गुफ़्तार। मस दिय म्य रुदुम किनारन लोल नारन कोरनम सुर ॥

बुलबुल की तरह (वह) लालों के उपवनों में चला गया और मीठे स्वर से फ़रियाद करने लगा। मुझ को मतवाला वना कर उस ने किनारा पकड़ा। प्रेम की आग ने मुझे जलाया है।

आन डिव प्यठ माशोक प्रारन रुय तम्य सुन्द छु पुर अनवार। तंवलावान नेको कारन लोल नारन कोरनम सुर॥

शीशे के वरामदे पर माशूक़ इंतिजार करता है। उस का मुख चमक रहा है, और वह कैसे-कैसे नेक काम करने वालों को भी विह्वल करता है। प्रेम की आग ने मुझे जलाया है।

> वंद मिस्कीन जोल अक्क नारन करि क्याह प्योस स्वरुनुय यार । पत लारान साहिव कारन लोल नारन कोरनम सूर॥

वंदे ग़रीब को इस्क़ की आग ने जलाया। क्या करें, यार का खयाल रखना ही पड़ा। (यह) उत्तम काम करने वालों के भी पीछे-पीछे दीड़ती है। इसी ने मुझ को भी जलाया है।

[ 05]

वनत हय व्यस्य यार म्योनुय, यार छा गमखार छा। सीन जोलनम अश्क नारी, यूत जालिम यार छा॥

ऐ सिख ! तुम कहो कि यह मेरा यार है, या ग्रमस्वार है ? प्रेम की आग ने मेरे कलेजे को जलाया है। क्या यार इतना जालिम है ?

तंव लाविय दूरि चोलुमय,
दूरि हाविय चूरि रुव।
मिहर छा महताव छा
गुलजार छा रुखसार छा।।

वह मुझ को दूर से चोरी-चोरी मुँह दिखा कर तरसाता हुआ चला गया। सूरज है, या चाँद है ? गुलजार है, या रुखसार है ?

> जुल्फि मिशकीन याम त्रोवृन, आशकन योवृन फिराक। जुल्फ छा जंजीर छा या, सुम्बले तातार छा॥

ज्यों ही उस ने अपनी शोभायमान जुल्फ़ें फैलाई त्योंही प्रेमी विकल हो गए। यया यह जुल्फ़ है ? या सांकल है ? या तातार का सुंबुल है ?

दामि गैसो कोसि अश्रो,
तीरि मिजगान तेगि नाज।
हुस्न की सामान छा यिम,
चूर छा हथियार छा।।

केटापास का जाल, श्रू-भंग का घनुष, पपनी का तीर, और हाय-भाग की तलवार -नया ये सींदर्य की सामग्रियों हैं या चोर (चित्त के चुराने वाले) हैं या आयुष्प हैं ?

> नागिराय छायि रचुम, जाय फरनस हिय माल।

## च्यश्मसय मंज रूद जागिय, या सुलागिय मार छा।।

उस 'नागिराय' (नागों के राजा) ने छाया में छिप कर मुझ 'हियमाल' को बहुत हानि पहुँचाई। या वह साँप वन कर किसी चश्मे में ताक लगाये बैठा तो नहीं है ?

वुलवुले सहरी .चोलुम त्रा-,
विय गुलस छचम न खबर।
रिञ्जिशे दिल तस ज्यमन छा,
या जिरोके खार छा।।

(वह) प्रभात का बुलबुल गुल को छोड़ कर चला गया। मुझे मालूम नहीं है कि वह मुझ से अप्रसन्न है या मुझे तड़पाना चाहता है।

> जोश गोंडनम अशक नारन, वाल यारन न्यूम होश। पोश मोत वागस अन्दर छा, या लवे अनहार छा।।

प्रेम की अग्नि ने (मुझे) जलाना शुरू किया। यार ने मेरे होश उड़ा दिए। न जाने वह बाग़ में है या नहर के किनारे पर है ?

गछ्त है व्यस्य अस्त पाठिन,
वुछत आमुत यार छा।
दूरिरुक वर क्या म्य छा,
या मन्दिन्यन गटकार छा॥

हे सिख ! तुम धीरे-धीरे जाओ और देखो, वह आया तो नहीं ? पया यह मेरा भ्रम है ? या मध्याह्मकाल ही मुझे अंचकार ता दिखाई पड़ता है ?

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> यहाँ 'नागिराय' और 'हियमाल' की कथा की ओर संकेत किया गया है।

# रफुट प्रसंग

# १-कि पेमी और उस की हिंदी कविता

मुझे अभी एक हस्तिलिखित पुस्तक प्राप्त हुई है, जो फ़ारसी अक्षरों में लिखी है। इस का नाम 'पेमपरकाश ' है। इस के रचिता का उपनाम पेमी है। इस की भाषा हिंदी है। इस का विषय सूफ़ी-मत के अनुसार ईश्वर-प्रेम है। अनेक छंदों में यह लिखी गई है। खुदा और रसूल की तारीफ़ करने के बाद शाह मुहीउद्दीन पीर की तारीफ़ कर के किंव अपना और अपनी रचना का परिचय इस प्रकार देता है—

औरंगजेव के राज में, भई प्रंथ की आस।
पेमी नांओ विचार के, घरी पेम-परकास।
हम वासी स्त्री नगर के, आय वसे सब छोर।
मार हर एसे नगर में, जहां साह नहीं चोर।
हम पूरव के पुरविया, जात न पूछ कोय।
जात पात सो पूछिए, जो धुर पूरव का होय॥

इस की कविता बड़ी सुंदर है और इस की कविता का उद्देश सराहनीय है। इस के कुछ पद नीचे उद्धृत किए जाते हैं, जिस से इस कवि की मनोहर वाणी और श्रेष्ट भावों का कुछ परिचय प्राप्त होगा—

( 8 )

पेमी हिंदू तुरुक में, हर रंग रही समाइ। वेयल और मसीत में, बीप एक हैं भाइ॥

( ? )

मारग सिंध परेम की, जानी चाहे कोय। मगरमच्छ के बदन में, प्रथम बसेरो होय॥

#### ( ३ )

पेमी हरदरसन ललित, फूल रही फुलवार। फिल् संवात् विल् अर्ज में, देखों आँख पसार।।

#### ( 8 )

सुव आवे जब मिन्त की, औ होत सुरत में एन्। मोती माला आँसु की, नौछावर करें नैन।।

#### ( 4 )

तुम सूरज हम दीप निस, अजुगति कहै सुनाय। विन देखे नींह रह सक्ं, देखें रही न जाय।।

#### ( & )

हों चकई वा सिंघ की, जहाँ न सूरज चंद। रात दिवस नींह होत है, नां दुख नाहि अनंद॥

#### (७)

मन पारा तन की खरी, घ्यान ज्ञान रसमोय। विरह अगन सूं फूँक दें, निरमल कुंदन होय॥

#### ( )

जहाँ पीत तहें बिरह है, जहाँ मुख दुख देख। जहाँ फूल तहें काँट है, जहाँ दरव तहें सेख।।

#### (९)

बीज विरछ नींह दोइ हैं, रुई चीर नींह दोय। दय तरंग नींह दोइ हैं, बूझो ज्ञानी लोय॥

#### ( 80 )

रकत पान पकवान तन, हियो रसोई सार। वैठो विरहा रावरी, सदा करत जिवनार॥

#### ( ११ )

मयुकर जात न ओसन प्यास। प्यान ज्ञान फछु काम न आयत, कीनो बहुत अभ्यास॥ हम चाहक वह रूप मनोहर, तुम क्या जोग बलानो। आँव छाडि के गिने रूल कूँ, सोई पुरुष अयानो॥ जामें सुरत होय ध्यानन की, ताको जाय बताओ। हम डोरत वीर वर्रानी, हमें कहा समझाओ॥ जो तु रंग वन ताजन दीरे ताकी दीजे आस। पेमी दरसन हेत को, अरनी वन वन फिरत उदास॥

इस प्रकार साठ-बासठ पृष्ठ की किवत्त-छप्पय-दोहे और राग-रागिनियों में लिखी हुई यह हिंदी किवता, एक मुसल्मान ईश्वर-भक्त की है जिस का प्रेम-संदेश हिंदू-मुसलमानों को एकिवत करने के लिए हिंदी भाषा में बड़े गौरव की चीज है। सुविधा प्राप्त होने पर यह किवता पुस्तकाकार में छपवाई जा सकती है; इस से न केवल किवता का किंतु औरंगजेब के समय की हिंदी भाषा के रूप का भी भला बोध होता है। फ़ारसी अक्षरों में लिखी होने के कारण इस के पढ़ने में किठनाई है, कहीं-कहीं कागज को कीड़ों ने खा लिया है इस लिए कुछ शब्द अभी दुर्वोध हैं, तथापि आशा है कि परिश्रम करने पर यह कार्य सफल होगा।

लक्ष्मीघर शास्त्री

### २-कौशांची का एक नया सिका

हाल में मुझे कीशांबी से एक तांबे का सिक्का मिला है, जो बड़े महत्व का है। उस में गुप्तकालीन अक्षरों में 'कोसाम्बी' लिखा हुआ है। विशेष महत्व इस सिक्के का यह है कि अब तक कीशांबी में कोई ऐसा सिक्का नहीं मिला था जिस में शब्द 'कोसाम्बी' लिखा हो, और जो कौशांबी कहाँ है इस को निविवाद रूप से स्थिर करता हो। कौशांबी के संबंध में पुरातत्व-वेताओं में बड़ा मतभेद रह चुका है। विसेट स्मिथ का कथन है कि किन गहम जिस को बौद्ध कौशांबी बतलाते हैं, वह बौद्धों की कीशांबी नहीं है, बिल्क जैनों की है। बौद्ध कौशांबी सतना के पास कहीं है। किनगहम का कहना था कि बौद्धों की कौशांबी यही है, जो मंझनपुर तहसील जिला इलाहाबाद में है और जो प्रयाग से लगभग ४० मील पर है। यह विषय विवाद-प्रस्त इस कारण में हो गया कि होनसांग ने अपने अमण-वृत्तांव में एक जगह यह लिएगा कि वह बौद्ध कीशांबी में गया था और वह प्रयाग में ५०० ली दूरी

पर थी । दूसरी जगह उस ने यह लिखा कि कौशांवी प्रयाग से १५० ली दूरी पर हैं । इस पर विवाद छिड़ गया ।

किनगहम जब १८६८ में कौशांबी गए तो उन्हों ने इस की खूब जाँच-पड़ताल की, और उन्हों ने यही निश्चय किया कि इलाहाबाद ज़िले वाली ही बौद्ध कौशांबी है। परंतु विसेंट स्मिथ अपनी ही बात पर अड़े रहे। उस समय तक कोई ऐसा पक्का प्रमाण, शिलालेख, ताम्रपत्र, या सिक्के के रूप में नहीं मिला था जो अकाटच रूप से इस का निश्चय कर सके। जैसे-जैसे समय वीतता गया किनगहम के मत की पुष्टि होती गई। किनगहम के पक्ष में उस समय तक केवल दो ही लिखित प्रमाण थे। एक तो वह शिलालेख जो कि इस समय पभोसा के धर्मशाला में लगा हुआ है। यह लेख किसी विशेष महत्व का नहीं है, क्योंकि वह बहुत पुराना नहीं है। वह इस प्रकार है—

चन्द्रसात्पुत्रसाक श्री हीरालालेन कौशाम्बी नगर वाह्य । प्रभासा चलोपरि श्री पद्मप्रभनिन दीक्षा ज्ञान कल्याण । कक्षभे श्री निन विम्व प्रतिष्ठा करित ।

अंरेज वहादुर राज्ये शमः

इस लेख में संवत् १८८९ और प्रयाग लिखा हुआ है।

दूसरा शिलालेख इस से पुराना है। यह लेख अशोक-स्तंभ, जो इस समय भी कीशांवी में है, उस के ऊपरी भाग में खुदा हुआ है। यह लेख नागरी अक्षरों में है। इस लेख में कुछ सुनारों ने गणेश और शिवभैरव की स्तुति कीशांवी के सुनारों के मंगलार्थ की है। लेख में संवत् १६२१ जो ईसा का सन् १५६५ है, दिया हुआ है। विसेंट स्मिय इन दोनों शिलालेखों से संतुष्ट न थे। और उन का संतुष्ट न होना किसी हद तक सही भी था। पहला लेख तो विल्कुल नया था, और दूसरा लेख यद्यपि १५६५ ई० का था परंतु उस से इतना ही सिद्ध होता था कि जिन सुनारों ने इस लेख को खोदा था, वे कीशांवी के रहने वाले थे। यह नहीं सिद्ध होता था कि जिस स्थान पर वह स्तंभ और लेख था, वही कीशांवी है।

तीसरा लेख जो इस से भी पुराना था और जिस का पता उन्नीसवीं शतरादी के लारंभ में लगा वह संवत् १०९३ का था। यह लेख कड़े के किले के फाटक पर खुदा हुआ था और अब इंडियन म्यूजियम कलकत्ते में है। वह शिलालेख अशुद्ध संस्कृत में है, और इस प्रकार है—

ओम् सं० १०९३ आपाढ़ सुदि १ अद्यहं श्री मत्कटे महाराजाधिराज यसः पाला कोसाम्बमण्डले पयलास ग्रामे महन्त मनुसमादिसति यया पभोसेकीय मायुर विक्टस्य सासनत्वं प्रसादि कृत्य मत्वमाग भोगाकर हिरन्य प्रत्यादायादिकं मत्वोपने तव्यमिति दसवंधेनसह अलभ्रत पुत्र पौत्राणां ......

इस का अर्थ संक्षिप्त में यह है---

सं० १०९३ आपाढ़ सुदी १ के दिन महाराजाधिराज यशस्वी यशपाल, कड़े में आने के अवसर पर पयलास ग्राम के महंत को आदेश करते हैं कि यह गाँव उन्होंने दान में पभोसा निवासी मथुरा वकट को दे दिया है। उस गाँव की कुल आमदनी उन को और उन के पुत्र-पौत्रों को मिला करे। पुरातत्त्व-विभाग के भूतपूर्व डाइरेक्टर-जनरल राय वहादुर दयाराम साहनी ने कड़े के आस पास पयलास ग्राम की बहुत खोज की तो उन को मालूम हुआ कि कड़े से पाँच मील उत्तर-पिक्चम पर एक ग्राम है जिस का नाम परास है। साहनी जी को संदेह नहीं है, कि यह वही पयलास ग्राम है जिस का वर्णन उपर्युक्त शिलालेख में हैं। यह सही भी हो सकता है क्योंकि व्याकरण का सूत्र है कि "रलयो रभेदः" अर्थात् र और ल में कोई भेद नहीं है, और वोलचाल में ऐसा परिवर्तन हो भी जाता है। इस लिए पयलास से पयरास और पयरास से परास हो जाना असंभव नहीं। परंतु फिर भी अक्षरों की खींचातानी ही से इस शिलालेख हारा कौशांवी का स्थान निश्चित करने में सहायता मिलती है।

चौया शिलालेख जो सब से अधिक महत्व का है वह संवत् १२४५ का है। यद्यपि यह लेख कड़ा के शिलालेख के लगभग २०० वर्ष बाद का है परंतु इस में शब्दों की खींचातानी की आवश्यकता नहीं। गाँव का नाम स्पष्ट रूप से लिखा है, और वही नाम अब तक चला आता है।

यह शिलालेख इलाहाबाद म्युनिसिपल म्यूजियम में सुरक्षित है। लेख इस प्रकार है—

स्रोम् परम भट्टारकेत्यादि राजावली पञ्चत्योपेता इवपति-गजपित-नरपित राजन्नयाधिपित विविधविद्याविचारवाचस्पित श्रीमज्जयचंद्रदेवराज्ये सम्वत् १२४५ अद्येव कौशाम्ब पत्तलाया गेहवडग्रामवास्तीक श्रीवास्तय्य ठक्कुर . . . . . . श्री सिद्धेदवरस्य प्रसावम् अका (रयत्) में ने इस शिलालेख को मेहवड ग्राम से जो कौशांबी से लगभग दस मील की दूरी पर है लाकर इलाहाबाद म्यूजियम में रक्खा है।

इन सब शिलालेखों से यह ज्ञात होता है कि कौशांबी के स्थान का प्रमाण १०६५ के पहले का कोई नहीं मिला। यह गौरव प्राचीन मुद्राशास्त्र ही को प्राप्त था कि वह कौशांबी की स्थिति के संबंध में आज से लगभग १७०० वर्ष पहले का प्रमाण दे सके। वह प्रमाण एक नया ताँवे का सिक्का है, जो कौशांबी ही से मिला है। यह सिक्का प्रसिद्ध 'लेंकी वुल' (हुर्वल वैल) के प्रकार का है। 'लेंकी वुल' सिक्के तो बहुतेरे कौशांबी में मिल चुके हैं। इन सिक्कों के एक और एक वैल और दूसरी ओर मेर, स्वस्तिक, चक्क, इत्यादि कई प्रकार के चिह्न होते हैं। परंतु उन पर कोई लेख प्रायः नहीं होता। यह जो नया सिक्का प्राप्त हुआ है, वह इस प्रकार है—

#### सामने---

एक वैल खड़ा हुआ, वाई ओर पैर वढ़ाए जा रहा है, वैल के ऊपर सिर के निकट 'कोसाम्वी' लिखा हुआ है। वैल के पिछले पुट्ठे के ऊपर  $\times$  चिह्न है—पीछे—

कई फल का चक्र, उज्जैन चिह्न, यानी कास के चारो कोने पर लट्टू, मेरु या चैत्य, और भी कई चिह्न हैं—

यह सिक्का अभी पूर्ण-रूप से साफ़ नहीं किया जा सका है। मुमिकन है साफ़ हो जाने पर और चिह्नों का पता चले। यह सिक्का इलाहाबाद के म्युनिसिपल म्यूजियम में सुरक्षित है। 'लैकी बुल' प्रकार के सिक्कों का समय ईसा की तीसरी शताब्दी निविवाद रूप से निश्चित हो चुका है, इस लिए कौशांबी के संबंध में यह प्रमाण सब से पुराना है।

त्रजमोहन ब्यास

# २-'रामचरितमानस' की सब से प्राचीन प्रति के तीन पृष्ट

जनवरी सन् १९३५ की 'हिंदुस्तानी' में में ने एक लेख 'रामचरितमानस की सब से प्राचीन प्रति' धीर्षक लिखा या जिस में में ने सं० १६६१ में लिखी गई 'रामचरितमानस' निहित्यनिक्रीमहरूभनेन अस्यरम्बर्धसन्त्र

विर्विष्टिकद्वर्रिष्वदार्नेस्॥ आयुवदेउस्प्रंदन्स्य मिरिर्ग्यरगोरिगतेस्य विर्विष्टिक्त स्वित्र स्वाधिक विद्या स्वित्र स्वत्र स्वत्य स्वत्र स्वत्य स्वत्

इजाइनव्रिमनीहर्जारि जीव्यमानस्तर्भातिकारि एमसीयसुर्प्यविवारी नगमयामनिर्मनाम्ही ३ ५५

रितेषुविधवनगािकोरितेन्वागीभावशागारीत्॥।।गयश्रीवंदोवर्षुनिमेग्नगां निवानगां छात्रस्वित्रगािकार्गां विधानगां छात्रस्व स्वर्थिविषु अस्ति समन्द्रमान्त्रनामाः स्था। क्यस्तु स्वर्धित्व अस्ति समन्द्रमान्त्रनामाः स्था। क्यस्तु स्वर्धित्य स्वर्धाः विद्याः स्वर्धाः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्यः स्वर्धः स्वर्यः स्

की एक हस्तिलिखित प्रति का सिवस्तर परिचय दिया था। साथ ही मैं ने उस में किए गए कुछ संशोधनों की लिखावट के संबंध में यह विचार किया था कि वे तुलसीदास की हस्ति-लिपि में हैं या नहीं। यह विचार दो पृष्ठों के संशोधनों को लेकर किया गया था जिन की लिखावट एक व्यक्ति की ज्ञात होती थी और तुलसीदास की मानी जाने वाली अन्य लिखावट एक व्यक्ति की ज्ञात होती थी और तुलसीदास की मानी जाने वाली अन्य लिखावटों से अन्य संशोधनों की अपेक्षा अधिक निकट थी। उन्हीं दो पृष्ठों में से एक का चित्र प्रस्तुत चित्रों में से पहला है। अन्य दो पृष्ठों के भी संशोधन तुलसीदास के किए हुए कहे जाते हैं किंतु, वे तुलसीदास की लिखी हुई मानी जानेवाली लिखावटों से और भी कम साम्य रखते हैं; शेष दो चित्र उन्हीं दो पृष्ठों के हैं। ये चित्र जिस समय उक्त लेख लिखा गया था उस समय प्राप्त नहीं थे इस लिए अब दिए जा रहे हैं। मूल प्रति, जैसा लिखा जा चुका है, श्रावणकूंज अयोध्या में सुरक्षित है।

माताप्रसाव गुप्त

# समालोचना

## कविता

श्री राजराजेश्वरी-प्रंथावली---रचिवता, राजा राजराजेश्वरी प्रसाद सिंह, 'प्यारे' (भूतपूर्व सूर्यपुराधीश) । प्रकाशक, श्री राजराजेश्वरी-साहित्य-मंदिर, सूर्यपुरा, शाहाबाद (विहार) । १९३७ । मूल्य ५)

सूर्यपुरा का राजकुटुंब अपने साहित्य-प्रेम और साहित्यिकों को आश्रय देने के लिए प्रसिद्ध रहा है। प्रस्तुत ग्रंथ में राज्य के वर्त्तमान स्वामी राजा राधिकारमणप्रसाद सिंह ने, अपने स्वर्गीय पिता की प्राप्य रचनाओं को एकत्र कर के सुरक्षित करने का उद्योग किया है। इस के संपादन में हिंदी के कुशल साहित्य-सेवी श्री शिवपूजन सहाय जी का भी हाय रहा है। वर्तमान राजा साहव ने ग्रंथावली के भूमिका-भाग में लिखा है:—"इन रचनाओं का रचना-काल आज से लगभग ५० वर्ष पूर्व का है। इस वीच हिंदी-साहित्य की जो अभूतपूर्व प्रगति और उन्नति हुई है, वह सचमुच आश्चर्यजनक है। शृंगार-रस और व्रजभापा की रचनाएँ अब असामियक प्रतीत हो रही हैं; पर जिस समय ये रचनाएँ रची गई थीं, वह समय थाज से सर्वधा भिन्न था। मेरे पिता जी हिंदी-भूषण भारतेंदु हरिश्चंद्र के समकालीन थे और उन से इन की खासी घनिष्टता थी। यजभाषा की रचनाओं और शृंगार-रस की प्रधानता का वह युग था। उस समय यदि इन का प्रकाशन हुआ रहता, तो हिंदी-साहित्य में इन का वया स्थान होता, यह विचारने की बात है।" यह वक्तव्य परिचयात्मक होने के साथ **आलोचनात्मक भी है। संग्रह में रचियता के गद्य तथा पद्य दोनों के ही उदाहरण मिलेंगे** और दोनों ही पर ५० वर्ष पूर्व की छाप है। प्रकाशक का कहना है कि "यद्यपि ग्रंथावली की कुछ चीज़ें अमरी ही हैं, तयापि प्रकाशित कर दी गई हैं; क्योंकि ग्रंथकार की एक पंक्ति को भी नष्ट होने देना अभीष्ट न या।" ग्रंचकार के पूज्य पिता जी की कुछ स्फूट रचनाएँ परिविष्ट-रूप में दे दी गई हैं। प्रकाशन सजवज के साथ हुआ है।

रा० ट०

अर्चना—लेखंक, वावू चंद्रभान सिंह । प्रकाशक, लक्ष्मी आर्ट प्रेस, दारागंज, प्रयाग । पृष्ठ संस्था, ४-१४८, मूल्य, १॥)

इस पुस्तक में रचियता की १०१ फुटकर किवताएँ भिन्न-भिन्न शीर्पकों से संग्र-हीत हैं, और यह दारागंज प्रयाग की 'तरुण-भारत ग्रंथावली' की ४०वीं संख्या के रूप में प्रकाशित हुई हैं। किवताओं के विषयों में प्राकृतिक वस्तुओं से ले कर मानव-जीवन की विविध वातें तक आती हैं, और उन्हें किव ने अपने ही ढंग से चित्रित करने का प्रयत्न किया है। भावों में सादगी किंतु कहीं-कहीं सुंदरता भी लक्षित होती है और यद्यपि भापा एवं काव्यकला की दृष्टि से किव का अधिकार पूरा नहीं कहा जा सकता, फिर भी प्रस्तुत संग्रह में एसी अनेक रचनाएँ मिलेंगी जिन में रचियता के उज्वल भविष्य का आभास स्पष्ट दीख पड़ता है। इस से पहले किव की दो-एक और कृतियाँ निकल चुकी हैं। यह पुस्तक कवींद्र रवींद्र को समर्पित है और इस की भूमिका पंडित लक्ष्मीधर वाजपेयी ने लिखी है।

प० रा० च०

आयांद्र--रचिता तथा संपादक श्री भुवनेश्वरसिंह, "भुवन"। प्रकाशक, वैशाली-प्रेस, मुज़फ़्फ़रपूर (विहार), मूल्य।।

ययार्थ में यह ग्रंथ 'भुवन' जी की अपूर्व मैथिली कविताओं का एक छोटा-सा संग्रह है। आदि में किव ने किवताओं के संबंध में एक संक्षिप्त किंतु रोचक भूमिका दी है। जिस से किव के हृदय का परिचय हमें पूर्ण-रूप से मिलता है। 'भुवन' जी की किवताओं से प्रायः हिंदी जनता भी परिचित है। किव ने अपने उद्गारों का एक छोटा संग्रह प्रकाशित कर किव-समाज का जो उपकार किया है, उस के निमित्त हम उन्हें वधाई देते हैं। इन सभी किवताओं में भाव, भाषा तथा रचना-शैली मनो-हर हैं। आशा है जनता इस ग्रंथ का उचित आदर करेगी।

श्री उमेश मिश्र

#### नाटक

लानंदिवजयनाटिका—रचियता, श्री रामदास उपाध्याय; संपादक और

टिप्पणीकार, श्री भुवनेश्वरसिंह "भुवन"। प्रकाशक, वैशाली प्रेस, मुज़फ़्फ़रपुर (विहार)। पृष्ठ संस्था २०+५८। मूल्य ॥

यह चार अंकों में लिखित एक छोटी नाटिका है। यद्यपि प्रधान-रूप से यह ग्रंथ मैंथिली भाषा में लिखा गया है, तथापि इस में तीन तो संस्कृत के पद्य हैं और कहीं-कहीं संस्कृत तथा प्राकृत भाषाओं में सरल गद्य भी है। मैथिली भाषा में पच्चीस सुंदर पद दिए हैं। राधा-माधव के मिलनोपाय का वर्णन ही इस छोटे ग्रंथ का विषय है। साहित्य के ग्रंथों में 'नाटिका' के जिन लक्षणों का वर्णन हमें मिलता है उन में से सभी लक्षण इस नाटिका में हमें नहीं मिलते हैं। तथापि प्रधान वातों के समावेश को देख कर इसे 'नाटिका' कहने में कोई विशेष आपित्त नहीं देख पड़ती।

ग्रंथकार पंडित रामदास झा पंडित कृष्णदास झा के पुत्र थे। गंगादास, गोविंद-दास, (प्रसिद्ध गोविंद-गीतावली आदि के रचियता), और हरिदास इन के सोदर भाई थे। जिला दरभंगा के लोहना ग्राम में इन का जन्म हुआ था। इन के पूर्वज सभी विशिष्ट विद्वान् और ग्रंथों के रचयिता हुए हैं।

कवि रागदास झा मिथिला के राजा सुंदर ठाकुर के आश्रय में रहते थे। राजा सुंदर ठाकुर, मिथिलाराज्योपार्जक महामहोपाच्याय महेश ठाकुर से लें कर नवें शासक हुए हैं। सुंदर ठाकुर का राज्यारंभ काल १०५१ फ़सली वर्यात् लगभग १६४८ ई० कहा जाता है। अताएव रामदास झा की भी स्थिति इसी समय में मानना होगा।

नाटिका के भाव, भाषा तथा रचना दौली सभी अत्यंत मधुर हैं। सब्द-काठित्य तो है ही नहीं। इन की कविताओं में उमापित उपाध्याय-रचित 'पारिजातहरण' का प्रभाव रपप्ट मालूम होता है। बहुत से शब्दों में प्राचीनता की सलक भी स्पष्ट है। पुस्तक अत्यंत उपादेय है, इस में कोई संदेह नहीं। संपादक ने अपनी भूमिका और टिप्पणियों से इस के महत्व को अत्यधिक बढ़ा दिवा है। जहाँ-कहीं उन्हें सूर, सुलसी, विद्यापित, कालियाम आदि के भाव-सावृद्य मिले संपादक ने उन्हें उद्भृत पदों हारा दिक्खलाया है। अलंकारादि को भी ययास्थान बतलाने का प्रयत्न संपादक ने किया है। इन सब के लिए हम उन्हें हाटिक धन्यवाद देते हैं। कोई भी मनुष्य इस ग्रंथ की टिप्पणिओं को देन कर 'मुवन' जी के परिश्रम को समझ सकता है। आशा है इसी प्रकार आप के प्रयत्न से ओर भी संभी के दर्शन होंगे।

# साहित्य-समीचा

शतपंच चौपाई—(भावप्रकाशिका टीका-सहित)—मूल-लेखक, गोस्वामी तुल्सीदास; टीकाकार पंडित श्री विजयानंद त्रिपाठी, महोपदेशक, साहित्य-रंजन। प्रकाशक, गीता प्रेस, गोरखपुर। पृष्ठ-संख्या, १२—१३२६। मूल्य।।९)

'रामचरितमानस' की स्वयं गोस्वामी तुलसीदास द्वारा निर्दिष्ट 'शतपंच चीपाई' किन्हें समझना चाहिए यह प्रश्न अभी तक वहुत कुछ विवादग्रस्त रहता चला आया है। टीकाकार ने अपने मतानुसार इस का उत्तर प्रस्तुत पुस्तक में संगृहीत चीपाइयों को ही शतपंच चीपाई मान कर दिया है और इस के समर्थन में जो वक्तव्य द्वारा उस ने अपने तर्क दिए हैं वे युक्ति-संगत जान पड़ते हैं। उक्त चीपाइयाँ (जिन में कुछ दोहे भी सम्मिलत हैं) 'रामचरितमानस' के अंत में दिए गए कागभुशंडी व गरुड़ के संवाद वाले अंश में आती हैं, और ग्रंथ का उपसंहार-स्वरूप होने के कारण बहुत महत्वपूर्ण समझी जाने योग्य हैं। टीकाकार ने उक्त पद्यों को पाँच प्रसंगों में विभक्त कर उन्हें भिन्त-भिन्न शीर्पकों के अंतर्गत रक्खा है, और प्रत्येक चीपाई का भाव स्पष्ट करने के लिए उस की विस्तृत विश्लेषणात्मक व्याख्या की हैं, तथा भावसाम्य दिखलाने के लिए कहीं-कहीं उद्धरण भी दिए हैं। व्याख्या कहीं-कहीं आवश्यकता से अधिक लंबी हो गई है, फिर भी पुस्तक संग्रहणीय है।

सींदरनंद-महाकाव्य---मूल-लेखक, महाकिव अश्वघोप; अनुवादक, पंडित रामदीन पांडेय, एम्० ए०, बी एल्०, अध्यापक, रांची कालेज (विहार); प्रकाशक, श्री दुलारेलाल भागव, अध्यक्ष, गंगा-पुस्तक-माला, लखनऊ । पृष्ठ-संख्या, ११-|-९०। मूल्य ॥

प्रस्तुत पुस्तक का विषय भवंत अश्वघोष के सींदरनंद-महाकाव्य का केवल कथा-सार है। संकलियता ने 'वक्तव्य' में अपने तथा पुस्तक के प्रकाशक के संबंध में कुछ परि-चयात्मक एवं प्रशंसात्मक वार्तें लिखी हैं जो अनावश्यक प्रतीत होती हैं, और 'उपक्रम' में जो उस ने आलोचनात्मक विचार प्रकट किए हैं वे भी बहुत-कुछ अधूरे व अव्यवस्थित हैं। फिर भी अनुवादित अंश का गद्य अच्छा है, और उसे पढ़ते समय वैसा वाहरी प्रभाव नहीं दीखता। हाँ, एकाध स्थलों पर दो-चार वाक्य ऐसे अवद्य आ गए हैं जो, समालोच्य पुस्तक की प्राचीनता की दृष्टि से, खटकने वाले कहें जा सकते हैं। उदाहरण के लिए "अतः यह नगर जनसंस्या में दितीय लंदन हो गया" (पृ० १५) तथा "ये वृक्ष 'अरेवियन नाइट' के भूगर्भ-स्थित उद्यान के वृक्षों को भी मात करते थे" आदि ऐसी वातें हैं जिन्हें काल व परिस्थित को ध्यान में रखते हुए सर्वथा अनुपयुक्त कहा जा सकता है।

साहित्य की झांकी—लेखक, श्री गीरीशंकर 'सत्येंद्र' एम्० ए०, विशारद, शिक्षक सी० ए० इंटरमीडिएट कालेज, मयुरा । प्रकाशक, श्री भगवानदास केला, व्यवस्थापक, भारतीय ग्रंथमाला, वृंदावन । पृष्ठ-संख्या, २+५+१२६। मूल्य ॥॥

इस पुस्तक में लेखक के ७ साहित्यिक निवंध संग्रहीत हैं जिन में से प्रथम पाँच का संबंध हिंदी साहित्य के भिनतकाव्य से हैं, और अंतिम दो के विषय उन के शीर्षक कमशः 'हिंदी नाटकों में हास्यरस्य' एवं 'भूपण किव और उन की परिस्थिति' से जाने जा सकते हैं। लेखक का उद्देश्य अपने उनत निवंधों द्वारा हिंदी साहित्य में "अध्ययन शैली का स्वरूप उपस्थित करना और साहित्य के अमर रूप और उस के धारारूप की झांको कराना है और इसी लिए उस ने विशेष कर अपने प्रथम "पाँच निवंधों में भिनत-काल तक के हिंदी साहित्य की मूल प्रवृत्तियों का अंतर्दर्शन" कराने की चेटा की हैं। लेखक के विचार इस विषय में अवदय ध्यान देने योग्य हैं, क्योंकि किसी भी साहित्य के इतिहास का पूर्ण ज्ञान केवल उस के किवारों वा लेखकों तथा उन की रचनाओं का परिचय मात्र देने से नहीं हो सकता। साहित्य- गंवंधी इतिहास के रचितता का मुख्य लक्ष्य अपने साहित्य के वास्तिवक रूप तथा उस के विकास की धाराओं के विविध कमों का पता लगाना होना चाहिए। हिंदी साहित्य के इतिहासकार अभी तक इस ओर समुचित ध्यान देते हुए नहीं दीख पड़ते, और अब आय- ध्यकता है कि इस बात के महत्व पर अधिक जोर दिया जाए। लेखक के सभी विचारों से विषय के विशेषक विद्यान विशेषकर नवीन दृष्टिकोण की ओर संकेत करने वाली होने के कारण पढ़ने योग्य है।

प० रा० घ०

ह्य पोएम्स् इन हिंबी—हेसक, श्री बो॰ सी॰ गांगुली। प्रकायक, श्री ए॰ एन्॰ गांगुली, ६ ओल्ड पोस्ट आफ़िस स्ट्रीट, कलकत्ता। २९ सादे और ४ रंगीन विश्र सिंहत। ५६ पृष्ठ। १९३६। मूल्य ५)

गांगुली महोदय भारतीय कला के मर्मज्ञ हैं और कलकत्ते से "रूपम्" नाम की जो कला पित्रका निकला करती थी, उस के संपादक रह चुके हैं। अब आप 'लिट्ल् बुनस् आन् एशियाटिक आर्ट' नाम की एक ग्रंथमाला निकाल रहे हैं, जिस में एशिआई कला के विविध अंगों पर विवेचन निकल रहे हैं। प्रस्तुत पुस्तक उसी ग्रंथमाला में चीथा प्रकाशन है। सजयज, छपाई-सफ़ाई और चित्र-संकलन की दृष्टि से पुस्तक सचमुच कला की वस्तु जान पड़ती है।

परंतु हिंदी की प्रेम-संबंधी किवताओं पर जो लेखक का छोटा-सा निबंध है, वह विषय का विस्तार देखते हुए अपूर्ण भी है और एकांगी भी। आरंभ में ही लेखक ने यह स्वीकार कर लिया कि उस का हिंदी किवता का परिचय गंभीर परिशीलन पर आश्रित नहीं है। अधिकांश रीति-कालीन पद्यों के फुटकर उदाहरण के आधार पर हिंदी के वृहत् किवता-साहित्य की आलोचना कर डालना किचित् साहस का काम है। पुस्तक में उद्भृत हिंदी किविताओं के पाठ प्रूफ़ की अशुद्धियों के कारण नितांत भ्रष्ट हो गए हैं। इन अशुद्धियों की संख्या सैकड़ों में जायगी। लिप्यंतर भी शुद्ध नहीं हुआ है। किविताओं के अनुवाद शाब्दिक नहीं हैं, जैसा कि शास्त्रीय ग्रंथों की रीति है, वरन् उन में बड़ी स्वतंत्रता ली गई है। फिर भी संग्रह जैसा हुआ है, अंग्रेजी पाठकों के लिए मनोरंजक होगा। जो किवताएँ उद्भृत की गई हैं वह वास्तव में पुस्तक में संग्रहीत चित्रों को स्पष्ट करने के लिए, और इस दृष्टि से संकलन अनुपयुक्त नहीं है। चित्र भारतीय चित्रकला की विविध शैलियों के परिचायक हैं और अपने ढंग के उत्कृष्ट नमूने हैं। पुस्तक की चारता पर हिंदी पद्यों की श्रष्ट छपाई के कारण वट़ा आघात पहुँचता है। अंग्रेजी में मितराम के लिए 'मॉतिराम', पहाड़ी के लिए 'पाहाड़ी' आदि लिख देना बंगाली दोप हैं, और हिंदी वालों को बहुत सदकेंगे।

रा० ट०

हिंदी फ़ोक्-सांग्ज--छेखक, श्री ए० जी० शिरेफ़, आई० सी० एस्०। प्रका-शक, हिंदी-मंदिर, इलाहाबाद। मूल्य १)

हिंदी लोक-गीतों के संबंध में जो निबंध इस पुस्तक में प्रकाशित हुआ है वह कुछ संक्षेप में इस से पूर्व लंदन की रायल एशियाटिक सोसाइटी के 'जर्नल' में प्रकाशित हो चुका था। श्रीयुत्त शिरेफ हमारे प्रांत के एक उच्च पदाधिकारी हैं, और न केवल हमारी भाषा के प्रेमी वरन् जानकार भी हैं। प्रस्तुत पुस्तक में उन्हों ने १५ हिंदी लोक-गीतों के अनुवाद अंग्रेजी तथा स्काट भाषा के पद्य में दिए हैं। अनुवाद शाब्दिक न होने पर भी मूल-गीतों के वास्तविक भावों की रक्षा करते हैं, और यह आशा की जाती है कि यह हिंदुस्तान के वाहर के तथा इतर-प्रांतीय पाठकों को हमारे गीतों की मधुरिमा और जीवनी-शक्ति का कुछ परिचय देने में समर्थ होंगे। श्रीयुत शिरेफ़ ने गीतों के मूल-पाठ पंडित रामनरेश त्रिपाठी द्वारा संग्रहीत ग्राम-गीतों से लिए हैं, और उक्त पंडित जी के कार्य की सराहना करते हुए लिखा है कि "इन का हिंदी कविता पर उसी प्रकार गहरा प्रभाव पड़ सकता है, जिस प्रकार कि पर्सी के 'रेलिक्स' और स्काट गीतों के संग्रह का अंग्रेजी कविता पर अठारहवीं रादी के उत्तरार्ध में पड़ा था।" पुस्तक की छपाई आदि सुंदर हुई है और अंत में हिंदी के वे गीत भी दे दिए गए हैं जिन के अनुवाद प्रस्तुत किए गए हैं अथवा जिन का हवाला अंग्रेजी लेख में दिया गया है।

रा० ट०

### जीवन-चरित्र

हज्ञरत मोहम्मद साहय का जीवन-चरित्र—लेखक, पंडित सुंदरलाल । प्रकाशक, दक्षिण-हिंदी-प्रचार-सभा, मद्रास । पृष्ठ-संस्या, ४∔९०। मूल्य, ॥

यह पुस्तक प्रसिद्ध धार्मिक महापुरुप हजरत मोहम्मद साह्य की जीवनी है और केवल थोड़े से ही पृष्ठों में बड़े अच्छे ढंग से लिखी गई है। लेखक ने मोहम्मद साहव की समकालीन परिस्थिति, उन के कार्यक्षेत्र, उन की कठिनाइयाँ, उन के प्रयत्न तथा उन की सफलता का संक्षिप्त परिचय दिया है, किंतु साथ ही उन की व्यक्तिगत योग्यता, उन की साधना अथवा आध्यात्मिक जीवन की झांकी का जो चित्र सामने रक्ला है वह विदोष रूप से उल्लेखनीय है। पुस्तक के अंत में हजरत के कित्तपय उपदेशों का भी एक संग्रह है और विदेशी विद्वानों द्वारा की गई प्रसंसाओं के फुछ अवतरण भी हैं। प्रचार की दृष्टि से पुस्तक का मूल्य कुछ और कम रहता तो अधिक अच्छा होता।

प० रा० च०

रामविक्रास पोदार—संपादक, श्री जवाहिरलाल जैन, एम्० ए०, 'विद्यार्ख' । श्रुगाञ्चक, रामविलास पोदार-स्मारक-समिति, युसुफ विल्डिंग, फोर्ट, बंबई । १९३६ । शिक्षत, संपन्न, समाजसेवी और होनहार मारवाड़ी नवयुवक श्री रामविलास पोदार की आकिस्मक मृत्यु से कुछ समय हुए वंवई में शोक की एक लहर फैल गई थी। प्रस्तुत पुस्तक में स्वर्गीय रामविलास जी का जीवन, परिचय और उन के मित्रों के उद्गार एकत्र हैं। पुस्तक वहुत सुंदर छपी है और अनेक चित्रों से सजाई गई है। आशा है जिस ग्रंथमाला का यह पहला उपहार है उस में साहित्य को समुन्नत बनाने वाले अभिनव ग्रंथ भविष्य में प्रकाशित होंगे।

रा० ट०

## विज्ञान

सौंदर्य-विज्ञान—लेखक, श्री हरिवंशिंसह शास्त्री। प्रकाशक, मंत्री, काशी विद्यापीठ, वनारस छावनी। पृष्ठ-संख्या, ८-|-१५८। मूल्य ॥॥

हिंदी में सींदर्यतत्त्व की विस्तृत वैज्ञानिक व्याख्या करने वाली कदाचित् यह सब से पहली पुस्तक है, तो भी विषय-प्रतिपादन की सजीव शैली एवं भिन्न-भिन्न मतों की समुचित आलोचना, आदि की दृष्टि से हम कह सकते हैं कि लेखक को बहुत अच्छी सफलता मिली है। सींदर्य का विषय इतना महत्वपूर्ण होते हुए भी भारतीय लेखकों के लिए अभी तक यह बहुत कुछ अछूता ही रहा है। यत्र-तत्र प्रक्षिप्त विचार-प्रदर्शन के सिवाय इस और विशेष ध्यान देने का कष्ट हमारे बहुत कम लेखकों ने उठाया है। उघर योरपीय देशों में इस विषय पर न जाने कितने प्राचीन काल से गंभीर चर्चा होती आई है। हर्ष की बात है कि अब बँगला आदि प्रांतीय भाषाओं के भी लेखक इस विषय को अपनाने लगे हैं और आहा है कि कुछ दिनों में सींदर्य का दार्शनिक विवेचन पूरे मनोयोग के साथ होने लगेगा।

समालोच्य ग्रंथ के लेखक काशी विद्यापीठ के शास्त्री हैं, और अपने अध्ययन-काल में उन का यह विषय प्रमुख रहा है। इसी संबंध में उन्हों ने अनेक ग्रंथों का पठन व परिशीलन किया और अपने आचार्य वाबू संपूर्णानंद जी की सहायता से इस नवीन विषय पर भी एक विचारपूर्ण रचना प्रस्तुत करने का साहस किया। इन बातों का दिग्दरांन भूमिकालेखक बाबू संपूर्णानंद के शब्दों तथा स्वयं लेखक के भी परिचयात्मक 'दो शब्द' से हो जाता है। पुस्तक नव अध्यायों में विभक्त है, जिन में भिन्न-भिन्न शीर्षकों में सींदर्य के स्वरूप,

उस की परिभाषा एवं सौंदर्य तथा जीवन के संबंध के साथ-साथ भिन्न-भिन्न तिद्वपयक मतों की समीक्षा भी दी गई है। समीक्षा में लेखक ने वैज्ञानिकों और दार्शनिकों के विचार उद्धृत कर उन पर अपनी टिप्पणी की है, जिस से, सभी प्रकार से, सहमत होना अत्यंत कठिन है, किंतु तो भी सब के अंत में जो उन्हों ने निष्कर्ष रूप से सौंदर्य की परिभाषा दी है, वह बहुत अंदों में उचित जान पड़ती है। उन का कहना है कि "स्थूल या सूक्ष्म जगत में आत्मा की अभिव्यक्ति ही सौंदर्य है" और, कोरी वैज्ञानिकता को छोड़ कर, विचार करनेवालों के लिए इसे अपनाना बहुत कठिन न होगा। लेखक के अन्य सिद्धांतों पर विचार करने के लिए अधिक स्थान अपेक्षित है। इस पुस्तक पर सभी बातों की दृष्टि से विचार करते हुए, संक्षेप में, हम कह सकते हैं, कि यह मनन करने योग्य है और इस से हमारी हिंदी के साहित्य की भी वृद्धि होगी।

ं विज्ञान-रहस्य—लेखक, श्री मनोहरकुष्ण सक्सेना, विशारद, साहित्यरत्न। प्रका-शक, मानसरोवर-साहित्य। निकेतन, मुरादावाद। पृष्ठ-संस्या, ३+१२७। मूल्य ॥॥

इस पुस्तक में घरेलू उद्योग-धंघा-संबंधी अनेक वार्ते हरि और रमेश की वातचीत द्वारा लिखी गई हैं। जिस से बहुत सी उपयोगी कलाओं का ज्ञान होना संभव है। नित्य व्यवहार में आने वाली वस्तुओं का बनाना इस से सहज में सीखा जा सकता है।

प० रा० च०

# धर्म और दर्शन

ऐतरेयोपनिषद्, तैत्तिरीयोपनिषद्, व माण्टूकचोपनिषद्—सानुवाद शांकरभाष्य-सिंहत । प्रकाशक, गीताप्रेस, गोरखपूर । पृष्ठ-संख्या क्रमशः ६ + ९४ + २; ६ + ४ + २३७ + २; व ११ + ५ + २७३ + ८ । मूल्य क्रमशः, 15), 1117 व १)

उपनिषद् हमारे वैदिक-साहित्य की विभूति हैं, और गूड़तम रहस्यों के उद्घा-टन, दार्शनिक तत्त्वों के सरल विवेचन एवं आध्यात्मिक जीवन की समस्याओं के निरा-करण-संबंधी इन की विशेषताओं के मर्मंग इन्हें अटल शांति का स्रोत माना करते हैं। इन के महत्व के ही कारण, वैदिक काल में आगे चल कर इन के अनुकरण में भिन्न-भिन्न मांप्रदायिक उपनिषदों की रचना होने लगी और क्रमशः एक विशाल उपनिषद्-साहित्य का आविर्णाव हो गया। परंतु, यास्तव में, अब नक भी प्रमुख स्थान उन्हीं प्राचीन उपनिपदों को प्राप्त है जो सीघे वैदिक साहित्य से निकली थीं। इस श्रेणी की उपनिपदों पर सांप्रदायिक थाचायों ने अपने-अपने मतानुसार अलग-अलग भाष्य लिखे हैं, और इसी नियमानुसार मुख्य-मुख्य दस उपनिपदों को प्रस्थानत्रयी में भी स्थान प्राप्त है। गोरखपुर का गीताप्रेस, जान पड़ता है, इन्हीं उपनिपदों को स्वामी शंकराचार्य के अद्वैतवाद-मूलक भाष्य के साथ प्रकाशित कराने का विचार कर रहा है। कुछ दिन पहले ईश्च, कठ, केन, प्रश्न व मुंडक नामक पांच उपनिपदों को उपनिपद्-भाष्य खंड १, के नाम से निकाला था अब ऐतरेय, तैत्तिरीय एवं मांडूक्य उपनिपदों के भी वैसे ही अनुवादित सभाष्य संस्करण कदाचित् उपनिपद्-भाष्य खंड २, के रूप में निकालने वाला है।

ऐतरेयोपनिपद् ऋग्वेदीय ऐतरेयारण्यक के अंतर्गत आया है और इस का मुख्य विषय ब्रह्मविद्या है। इस के तीन अध्यायों में से प्रथम में सब के मूलस्वरूप केवल मात्र आत्मा के 'ईक्षण' से ले कर उस के पुरुष में प्रवेश कर जाने तक का सृष्टिकम दिया है, और इस प्रकार संसार को, आत्मा के ही संकल्प द्वारा आविर्भूत होने के कारण, आत्म-स्वरूप सिद्ध किया गया है। इसी भांति इस के द्वितीय तथा तृतीय अध्यायों में आत्मज्ञान को ही परमपद-प्राप्ति का एकमात्र साधन बतला कर उसे भिन्न-भिन्न प्रमाणों द्वारा स्पष्ट किया गया है। स्वामी शंकराचार्य ने अपने भाष्य के उपोद्धात में तथा अन्य आय-श्यक स्थलों पर भी अपने मत की पुष्टि में बहुत कुछ लिखा है, और कर्म तथा कर्म-समुच्चित ज्ञान आदि की अपेक्षा केवल ज्ञान को ही मोक्ष का एकमात्र साधन मान कर उस के अधिकारी का संन्यासी होना आवश्यक बतलाया है। इन के अनुसार किसी भी आश्रम में संन्यास हो सकता है। हिंदी अनुवाद अधिकतर अक्षरशः किया गया है, किंतु भाव को स्पष्ट करने के लिए अनुवादक ने कहीं-कहीं कोष्टकीं द्वारा अपनी ओर से भी कुछ जोड़ दिया है, जिस से अच्छी सहायता मिलती है।

तैत्तिरीयोपनिषद्, इसी प्रकार, कृष्ण-यजुर्वेदीय तैत्तिरीय आरण्यक के ७, ८ एवं ९ प्रपाठकों को कहते हैं। उपनिषद् में इन के नाम कमशः शीक्षावल्ली, ब्रह्मानंद-वल्ली व भृगुवल्ली भी हैं और अंतिम दो बल्लियों को आचार्य वरुण के नाम पर एक साय 'वारुणी उपनिषद्' कहने की भी परंपरा है। यह उपनिषद् भी ब्रह्मविद्या-प्रधान है। परंतु इस के प्रथम अंश में उपासना एवं गुरु-शिष्य-संबंधी शिष्टाचार तथा गृहस्थ- जनोचित सदाचार का निरूपण है और फिर अन्य दो अंशों द्वारा ब्रह्मज्ञान की विशद व्याख्या की गई है। अंतिम अंश में ही भृगु एवं उस के पिता वरुण के प्रश्नोत्तर हैं जिन के कारण उसे भृगुवल्ली कहते हैं। आचार्य शंकर ने इस उपनिपद् के भाष्य के भी आरंभ में परमपद की प्राप्ति का एकमात्र साधन ज्ञान को माना है और भिन्न-भिन्न तर्क-वितर्कों द्वारा कर्मकांड-संबंधी सिद्धांतों के खंडन करने की चेप्टा की है। इस उपनि-पद् का भी हिंदी अनुवाद ऐतरेय की ही भांति हुआ है।

मांड्वयोपनिपद् अथवंवेदीय बाह्मण-भाग का एक अंश है और अपने केवल वारह मंत्रों के कारण मुख्य दस उपनिषदों में सब से छोटी है। किंतु स्वामी शंकराचार्य के दादागुरु गौड़ पादाचार्य ने जो इन पर २१५ कारिकाएं लिखी हैं उन के कारण इन का कलेवर एवं महत्व दोनों वढ़ गए हैं। इस उपनिपद् का प्रधान विषय ओंकार तथा उस की तीन मात्रा अ उ मु का सविस्तर वर्णन है। वास्तव में संपूर्ण उपनिपद् गौड़पादीय कारि-काओं के प्रथम प्रकरण में ही समाप्त हो जाती है और इन के शेप तीन प्रकरणों में आचार्य के सांप्रदायिक सिद्धांत, अद्वैतवाद, का स्पष्टीकरण मात्र है। स्वामी शंकराचार्य ने अपना भाष्य विशेष कर इन कारिकाओं को ही लक्षित करके लिखा है और यह जपनिषद् अपने सभाष्य मांड्रवयकारिका के रूप में अर्द्धतवाद का एक अत्यंत प्रामाणिक ग्रंथ वन जाती है। इस का भी हिंदी अनुवाद पूर्ववत् किया गया है और इस के अनुवादक ने ग्रंथ के आरंभ में ११ पृष्ठों की एक भूमिका लिख कर इस के विषय को भली भांति स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है। ऐतरेय एवं तैत्तिरीय उपनिपदों के आदि में भी अनुवादक ने कमदा: 'प्रस्तावना' तथा 'निवेदन' द्वारा उन के विषयों का सार दे दिया है और तीनों उपनिपदों के अंत में अनुक्रमणिकाएं भी लगी हुई हैं। तीनों उपनिपदों में एक-एक चित्र भी दिए गए हैं और तीनों की छपाई आदि को स्वच्छ व सुंदर बनाने की चेप्टा की गई है।

भिवतयोग--छेखक, चौधरी रघुनंदनप्रसाद सिंह। प्रकाशक, गीताप्रेस, गोरमपुर। पृष्ठ-संस्था, ४ + ६९९। मूल्य १=)

इस पुस्तक के आरंभ में हिंदू विश्वविद्यालय के अध्यापक पंडित जीवनशंकर जी माज्ञिक द्वारा लिखी हुई भूमिका में पता चलता है कि इस के लेखक दरभंगा राज के एक पदाधिकारी के और पटना में रहते थें। सेंद की बात है कि संघ के प्रकाशित होने के पहले ही उन का देहावसान हो गया। समालोच्य ग्रंथ के पढ़ने से विदित होता है कि उन्हें भिक्तयोग-संबंधी ग्रंथों से अच्छा परिचय था, एवं इस विषय का गहरा अनुभव भी था। भिक्त के प्रायः प्रत्येक अंग पर उन्हों ने सिवस्तर किंतु साथ ही सप्रमाण विवरण देने का प्रयत्न किया है। ग्रंथ, वास्तव में, उन के कई वर्ष पूर्व दो खंडों में प्रकाशित किसी 'साधनसंग्रह' नामक रचना का एक अंश मात्र है। मूल रचना इस समय अप्राप्य है, और उस के शेप अंश 'कर्माभ्यासयोग' एवं 'ज्ञानयोग' के नाम से क्रमशः तारा-यंत्रालय, काशी तथा गीताप्रेस, गोरखपुर से प्रकाशित हैं। प्रस्तुत पुस्तक अपने पूर्वरूप से परिवर्दित है। इस में उपासना-कम एवं प्रेम का आवश्यक परिचय देते हुए लेखक ने भिक्त की व्याख्या वड़े विस्तार से की है और आगे चल कर इसी विषय के प्रसिद्ध नय लक्षणों में उत्तरोत्तर विशेषता दिखलाते हुए इसे 'राधाभाव' में परिणत कर दिया है। लेखक के विचारों के मुख्य आधार शास्त्रीय प्रमाण एवं प्रसिद्ध संतों के अनुभव जान पड़ते हैं, और इन की सहायता से उस ने भिक्त-विषयक सिद्धांतों को अधिक से अधिक स्पष्ट करने में वड़ा परिश्रम किया है। पुस्तक में यत्र-तत्र पाया जानेवाला पुनरुक्त-दोष एवं उस की कलेवर-वृद्धि भी इसी बात के परिणामस्वरूप हैं। तो भी ग्रंथ पढ़ने योग्य है।

श्री अर्रावद और उन का योग—संपादक, लक्ष्मणनारायण गर्दे। प्रकाशक, मदनगोपाल गाड़ोदिया, श्री अर्रावद ग्रंथमाला, ४ हेयर स्ट्रीट, कलकत्ता। पृष्ठ-संख्या, ५+८५। मूल्य ॥)

श्री अरविंद के नामादि से परिचित रहते हुए भी अधिक लोग उन की रहस्यमयी साधना तथा उस के आधारमूत सिद्धांतों के विषय में प्राय: कुल भी नहीं जानते। 'श्री अरविंद-ग्रंथमाला' का आयोजन विशेषकर ऐसे ही लोगों के लिए हुआ है। प्रकाशक ने अपने छोटे से 'वक्तव्य' द्वारा श्री अरविंद के पोग की विशेषता एवं उस के महत्व को समझाने की चेष्टा की है। उस के अनुसार इस का मुख्य ध्येय "प्रभुचैतन्य की विज्ञान-शक्ति का मन, बुद्धि, प्राण व शरीर में अवतरण करना, जड़-प्रकृति में दिव्य जीवन उत्पन्न कराना" है। पुस्तक भिन्न-भिन्न लेखकों द्वारा लिखे गए ८ लेखों का संग्रह है और इन के लेखक श्री दिलीपकुमार राग, श्री निल्नीकांत गुष्त, श्री अनिल वरणराय एवं श्री महेंद्रनाथ मरकार हैं। इन्हें पढ़ने से पता चलता है कि ये निःसंदेह अपने विषय के विशेषजों द्वारा लिखे

गए हैं। पुस्तक में श्री अर्रावद का एक चित्र भी है और इस के काग़ज, छपाई, आदि सभी उत्तम हैं।

प० रा० च०

#### समाजशास्त्र और राजनीति

संसार की समाज-क्रांति और हिंदुस्तान—मूल-लेखक डाक्टर गजानन श्रीपत खैर।प्रकाशक, काशी विद्यापीठ, बनारस। संवत् १९९३।पृष्ठ-संख्या २८५ +९ +३। मूल्य (अजिल्द का) १॥

यह मूल-लेखक की मराठी रचना का अनुवाद है। आरंभ में श्री भगवान्दास जी ने ९ पृष्ठ की भूमिका में लेखक और ग्रंथ के विषय का परिचय कराया है। अनुवाद वहुत सुंदर हुआ है; पढ़ने में मीलिक ग्रंथ का-सा आनंद आता है।

लेखक ने यूरोप और अमरीका की सैर की है, आर्थिक, सामाजिक और राजनैतिक अवस्थाओं को ग़ौर से देखा है और उन से हिंदुस्तान के लिए उपयोगी नतीजे निकालने का प्रयत्न किया है। यह पुस्तक उस ग़ैली में नहीं लिखी गई है जिस में समाज या राजनीति-संबंधी वैज्ञानिक ग्रंथ लिखे जाते हैं। पर यह गंभीर विचारों से भून्य भी नहीं है। इस के चार भाग हैं—पहले भाग में अमरीका की संस्कृति की विवेचना की है। दूसरे में इस की क्रांति और सोवियट-प्रया का विश्लेषण है। तीसरे भाग में जर्मनी, इंग्लैंड और इटली की चर्चा है। चौथे भाग में संसार-प्रगति की दृष्टि से कुछ भारतीय समस्याओं पर प्रकाश डाला है।

वर्तमान युग विज्ञान और यंत्र का है। गत दो सी वर्ष के विज्ञान ने संसार के पुराने धार्मिक और सामाजिक विचार बदल दिए हैं और बदल रहा है। विज्ञान की सहायता से बने हुए यंत्रों ने आर्थिक जीवन की काया-पलट कर दी है, खेती की उपज बढ़ा दी है, कार-खानों में विज्ञाल परिमाण में चीजें पैदा (मास,प्रोटक्शन) कराई हैं, समस्त देशों में पार-स्परिक संबंध स्थापित कर दिए हैं। इस युगांतर में पाश्चात्य देशों में बहुत सी उन्नति हुई है, धन-वैभव बढ़ा है, शिक्षा का प्रचार हुआ है। पर अनेक जटिल समस्याएँ भी पैदा हो गई हैं। इन को सुलक्षाने के लिए इस ने समिष्टियाय का सहारा लिया है; जर्मनी और इटली ने उस के विपरीत फ़ाशिवम अंगीकार किया है, इंग्लैंड, फ़ांस बादि देशों ने अपनी

सुदृढ़ संस्थाओं में कुछ परिवर्तन करना ही यथेष्ट समझा है। लेखक ने इन विषयों की चर्चा सावधानी और स्वतंत्रता से की है।

राष्ट्रसंघ और विज्ञवज्ञांति—लेखक, श्रीयुत रामनारायण यादवेंदु, वी० ए० एल्-एल्० वी०। प्रकाशक, मानसरोवर-साहित्य-निकेतन, मुरादाबाद। १९३६। पृष्ठ-संख्या, ३२४। मूल्य ३॥

इस पुस्तक की भूमिका श्रीयुत संपूर्णानंद जी ने लिखी है और एक विद्वतापूर्ण विवेचना के वाद यह नतीजा निकाला है कि "विश्वशांति का सब से बड़ा और प्रवल वस्तुतः एकमात्र शत्रु पूंजीवाद हैं। ..... विश्वशांति तभी होगी जब मनुष्य-समाज का संगठन नए ढंगपर होगा।"

हिंदी साहित्य के हिर्तीचितक इस पुस्तक का हृदय से स्वागत करेंगे। आज कल अंतर्राष्ट्रीय संबंधों की जानकारी बहुत आवश्यक है। कारण यह है कि इन का प्रभाव प्रत्येक देश की आर्थिक और सांस्कृतिक अवस्था पर पड़ता है। हिंदी में अभी तक इस विषय की रचनाएँ बहुत कम हैं। आलोच्य पुस्तक में राष्ट्र-संघ (लीग अब् नेशंस्) का पूरा वर्णन किया गया है, और भिन्न-भिन्न देशों के पारस्परिक संबंधों पर भी प्रकाश डाला गया है। जो लोग समाचार पत्र पढ़ते हैं वह इस पुस्तक के सहारे बहुत सी बातों को स्पष्टतः समझ सकेंगे। गत महायुद्ध के बाद राष्ट्रसंघ, अंतर्राष्ट्रीय स्थायी न्यायालय (दि पर्मानेंट कोर्ट अब् इंटरनेशनल जिस्टस) और अंतर्राष्ट्रीय श्रीमक संघ (इंटरनेशनल लेवर ऑर्गनाइजेशन)—यह तीन बड़ी संस्थाएँ शांति की स्थापना के लिए, और अंतर्राष्ट्रीय सहयोग के लिए स्थापित हुईं। इन का विस्तृत वर्णन पुस्तक के पहले भाग में किया है। दूसरे भाग में अंतर्राष्ट्रीय समस्याओं पर विचार किया है।

रेखक का विश्वास है कि शांति का अग्रदूत भारतवर्ष है। हिंदू, बीद्ध, और जैनों के अहिंसा-सिद्धांत से इस मत का आंशिक समर्थन होता है। इस युग में महात्मा गांधी ने अहिंसा-सिद्धांत का व्यवहार राजनैतिक क्षेत्र में किया है, और संसार को कुछ नए सबक सिखाए हैं। पर यह भी मानना पड़ेगा कि हिंदुओं के राजनैतिक साहित्य में युद्ध और साम्राज्य-प्रसार को क्षत्रिय-धर्म का दर्जा दिया है।

पुस्तक में दो-एक छोटी बुटियाँ हैं। लेखक और भूमिका-लेखक के चित्र दिए हैं।

इन की कोई विशेष आवश्यकता न थी। कहीं-कहीं नाम या शब्द केवल अंग्रेज़ी में ही लिख दिए हैं जिस से अंग्रेज़ी न जानने वालों को असुविधा होगी।

वेनीप्रसाद

#### कोष

उर्द्-हिंदी कोप--संपादक रामचंद्र वर्मा। प्रकाशक, हिंदी-ग्रंथ-रत्नाकर कार्यालय, वंबई। १९३६। मूल्य २॥)

देवनागरी लिपि में एक उर्दू-हिंदी कोप की आवश्यकता का अनुभव लोग बहुत दिनों से कर रहे थे। प्रस्तुत कोप से इस आवश्यकता की बहुत-कुछ पूर्ति हो जाती है। सुयोग्य संपादक ने इसे भरसक पूर्ण बनाने का उद्योग किया है। इस की शब्दसंख्या १०१६० है। उर्दू शब्दों के 'हिज्जों' का पता इस से अवश्य नहीं चल पाता है। यदि कुछ विशेष लिपि-चिह्नों का प्रयोग किया जाता तो यही त्रुटि दूर हो सकती थी। इस कोप के प्रकाशन में संपादक का उद्देश्य व्यवहारिक है, वैज्ञानिक नहीं, और इस दृष्टि से इस कोप की हिंदी-प्रेमी तथा हिंदी के विद्यार्थी अवश्य उपयोगी पावेंगे।

फ़ोर थाउजैंड इंपारटेंट हिंबी वर्ड्स—(चार हज़ार मुख्य हिंदी शब्दों की सूची)— संपादक—रेवरेंड जे० सी० कोएनिंग, बालोदा बाज़ार, सी० पी० । प्रकाशक, मिशन प्रेस, जबलपुर । मूल्य १॥

यह हिंदी का शब्द-कोप अपने ढंग का अनोखा तथा अत्यंत महत्वपूर्ण है। वच्चों तथा सर्वसाधारण के लिए लिखी गई लगभग १५० पुस्तकों तथा पत्रिकाओं में से ४००० ऐसे हिंदी शब्दों का संग्रह इस में किया गया है जो सब से अधिक प्रयुक्त हुए हैं। ये ४००० शब्द भी चार पृथक् श्रेणियों में विभक्त हैं। सब से अधिक प्रयुक्त प्रथम १००० शब्द एक कालम में दिए गए हैं, तथा कम से दूसरे, तीसरे, और चौथे हजार शब्द शेप तीन कालमों में हैं। प्रत्येक शब्द के आगे उस की तुलनात्मक प्रयोग-संस्था भी दे दी गई है।

वैज्ञानिक उपयोगों के अतिरिक्त इस शब्द-संग्रह का व्यवहारिक उपयोग भी पर्याप्त हो सकता है। भविष्य में बच्चों तथा सर्व-साधारण के लिए पुस्तकें लिखने वालों के लिए यह प्राव्यकीप विशेष सहायक हो सकता है। वे अपनी ऐसी रचनाओं में अप्रयुक्त तथा किन शब्दावली को इस प्रव्य-संग्रह की सहायता ने आनानी से बचा सकते हैं। नामग्री एकिन करने में मिशनरी पुस्तकों की सहायता प्रचुर माना में ली गई है, इस लिए

कुछ ऐसे शब्दों की प्रयोग-संख्या ऊपर उठ गई है जो शब्द वास्तव में सर्वसाधारण की भाषा में इतने अधिक नहीं प्रचलित हैं। ऐसी छोटी-छोटी त्रुटियों के रहते हुए भी यह कहना पड़ेगा यह उद्योग अत्यंत सराहनीय है और अपने ढंग का पहला है। वास्तव में इस ढंग के एक और भी अधिक विस्तृत, पूर्ण, तथा वैज्ञानिक प्रयोग की आवश्यकता है, जो हिंदी भाषा के विद्वानों द्वारा होना चाहिए। तो भी इस मार्ग के पथ-प्रदर्शन का श्रेय सदा इस मिशन-मंडली को ही रहेगा, जिस के लिए ये कार्यकर्ता वघाई के पात्र हैं।

**--**-

#### यात्रा

उत्तराखंड के पथ पर—रेखक, प्रोफ़ेसर मनोरंजन, एम्० ए०। प्रकाशक, पुस्तक भंडार, लहेरिया सराय, (बिहार)। पृष्ठ-संख्या ३००। सचित्र। मूल्य २)

हिंदुओं के चार धामों में श्री बदरीधाम ही ऐसा है जिस की यात्रा यात्रियों को पूर्व-काल की किठनाइयों की कुछ याद दिला सकती है, यद्यपि यहाँ का मार्ग भी सुगम होता जा रहा है। इस पुस्तक में हमें पर्वतीय यात्रा-मार्ग के अनेक चित्र और अनुभव मिलेंगे। जो कुछ वर्णन दिया गया है उस की नींव उस दिनचर्या पर है, जिसे पथ में नियमित रूप से लेखक लिखा करता था। लेखक की शैली मनोरंजक है, और अन्य यात्रियों के लिए इस में बहुत सी ज्ञातव्य वातें मिलेंगी। लेखक न केवल एक श्रद्धालु के रूप में, वरन् एक विनोदी, सह्दय, प्रकृति-प्रेमी के रूप में हमारे सामने आता है। अपनी निजी, घरेलू वातों को जनसाधारण के सामने रखने में एक सीमा का पालन करना उचित है। लेखक यत्र-तत्र इस सीमा को पार कर गया है, यही पुस्तक के विषय में एक आपित है। पुस्तक अनेक चित्रों से मुसज्जित है और इस में एक उपयोगी मानचित्र भी लगा हुआ है।

रा० ट०

#### स्फुट

्लिपिकला—लेखक, सुलेखाचार्य पंडित गौरीशंकर भट्ट। प्रकाशक, अक्षर-विज्ञान कार्यालय, मसवानपुर, कानपुर। पृष्ठ-संस्था, २+२८+३४। मृत्य।)

लेखक से हिंदी के पाठक भली-मांति परिचित होंगे। आप लिपिकला के विशेषज्ञ हैं और यह पुस्तक, एक प्रकार से, उन के सिद्धांतों का सचित्र संग्रह है।

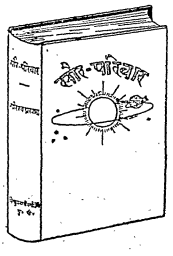
#### हिंदुस्तानी एकेडेमी द्वारा प्रकाशित ग्रंथ

- (१) मध्यकालीन भारत की सामाजिक त्र्यवस्था—लेखक, मिस्टर अब्बुल्लाह यूसुक्त अली, एम्० ए०, एल्-एल्० एम्०। मूल्य १॥
- (२) मध्यकालीन भारतीय संस्कृति—लेखक, रायवहादुर महामहोपाध्याय पंडित गौरीशंकर हीराचंद सोझा। सचित्र। मृत्य ३)
  - (३) कवि-रहस्य--लेखक, महामहोपाघ्याय डाक्टर गंगानाथ झा। मूल्य १॥
- (४) श्ररव श्रौर भारत के संवंध—लेखक, मोलाना संपद सुलैमान साहव नववी। अनुवादक, बावू रामचंद्र वर्मा। मूल्य ४)
- (५) हिंदुस्तान की पुरानी सभ्यता—लेखक, टाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) । मूल्य ६)
- (६) जंतु-जगत---लेखक, वायू भजेश यहादुर, बी० ए०, एल्-एल्० बी०। सचित्र। मूल्य ६॥)
- (७) गोस्वामी तुलसीदास--लेखक, रायवहादुर वावू श्यामसुंदरवास और हाक्टर पीतांबरदत्त बङ्घ्वाल । सचित्र । मूल्य ३)
  - (८) सतसई-सप्तक-संग्रहकर्ता, रायवहादुर वावू द्यामसुंवरदास । मूल्य ६)
- (९) चर्म बनाने के सिद्धांत- लेखक, बाबू वेबीदत्त अरोरा, बी० एस्-सी०। मूल्य ३)
- (१०) हिंदी सर्वे कमेटी की रिपोर्ट—संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए० । मूल्य १॥
- (११) सौर-परिवार--लेखक, टाक्टर गोरखप्रसाव, डी० एस्-सी०, एफ्० बार० ए० एस्०। सचित्र। मूल्य १२)
- (१२) श्रयोध्या का इतिहास—हेसक, रायबहादुर लाला सीताराम, यो ए । सचित्र । मूल्य ३)
  - (१३) घाघ श्रोर भट्टरी—संपादक, पंडित रामनरेश श्रिपाठी । मूल्य ३)

- (१४) वेलि क्रिसन रुकमणी री—संपादक, ठाकुर रामसिंह, एम्० ए० और श्री सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०। मूल्य ६)
- (१५) चंद्रगुप्त विक्रमादित्य--लेखक, श्रीयुत गंगाप्रसाद मेहता, एम्० ए०। सचित्र। मृत्य ३)
- (१६) भोजराज—लेखक, श्रीयुत विश्वेश्वरनाय रेउ। मूल्य सजिल्द ३॥); विना जिल्द ३)
- (१७) हिंदी, उर्दू या हिंदुस्तानी—लेखक, श्रीयुत पंडित पद्मसिंह शर्मा । मूल्य सजिल्द १।॥; विना जिल्द १)
- (१८) नातन—लेसिंग के जरमन नाटक का अनुवाद । अनुवादक—मिर्जा अवुत्फ़ज्ल । मूल्य १॥
- (१९) हिंदी भाषा का इतिहास—लेखक, डाक्टर घीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी॰ लिट्॰ (पेरिस)। मूल्य सजिल्द ४); विना जिल्द ३॥
- (२०) श्रोद्योगिक तथा व्यापारिक भूगोल-लेखक, श्रीयुत शंकरसहाय सक्सेना। मूल्य सजिल्द ५॥); विना जिल्द ५)
- (२१) मामीय श्रर्थशास्त्र—लेखक, श्रीयुर्त व्रजगोपाल भटनागर, एम्० ए०। मूल्य ४॥) सजिल्द; ४) विना जिल्द।
- (२२) भारतीय इतिहास की रूपरेखा (२ भाग)—लेखक, श्रीयुत जय-चंद्र विद्यालंकार। मूल्य प्रत्येक भाग का सजिल्द ५॥; विना जिल्द ५)
- (२३) भारतीय चित्रकला—लेखक, श्रीयुत एन्० सी० मेहता, आई० सी० एस्०। सचित्र। मूल्य विना जिल्द ६॥; सजिल्द ६॥)
- (२४) प्रेम-दीपिका—महात्मा अक्षर अनन्यकृत । संपादक, रायबहादुर लाला सीताराम, बी॰ ए॰ । मूल्य ॥)
- (२५) संत तुकाराम—लेखक, डाक्टर हरिरामचंद्र दिवेकर, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस), साहित्याचार्य। मूल्य सजिल्द २); विना जिल्द १॥
- (२६) विद्यापित ठाकुर—लेखक, डाक्टर उमेश मिश्र, एम्० ए०, डी० लिट्०। मुल्प १॥

## सौर-परिवार

[ लेखक—डाक्टर गोरखप्रसाद, डी० एस्-सी० ]



याधुनिक ज्योतिप पर य्यनोखीं पुस्तक

99६ एष्ट, ५८७ चित्र (जिन में ११ रंगीन हैं)

इस पुस्तक को काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा से रेडिचे पदक तथा २००) का छम्नूलाल पारितोषिक मिला है।

"इस ग्रंथ को अपने सामने देख कर हमें जितनी प्रसन्तता हुई उसे हमों जानते हैं।
\* \* जटिलता आने ही नहीं बी, पर इस के साथ साथ महत्त्वपूर्ण अंगों को छोड़ा भी नहीं। \* \* पुस्तक बहुत ही सरल है। विषय

को रोचक बनाने में डावटर गोरखप्रसाद जी कितने सिद्धहस्त हैं, इस को वे लोग तो खूब ही जानते हैं जिन से आप का परिचय है।

\* \* पुस्तक इतनी श्रव्छी है कि आरंभ कर देने पर विना समाप्त किए हुए छोड़ना कठिन है। "-सुधा।

"The explanations are lucid, but never, so far as I have seen, lacking in precision. \* \* I congratulate you on this excellent work."

श्री० टी० पी० भास्करन, डाइरेक्टर, निजामिया वेघशाला

मूल्य १२)

प्रकाशक—हिंदुस्तानी एकेडेमी, इलाहाबाद

#### हिंदुस्तानी एकेडेमी के उद्देश

हिंदुस्तानी एकेडेमी का उद्देश हिंदी और उर्दू साहित्य की रज्ञा, वृद्धि तया उन्नति करना है । इस उद्देश की सिद्धि के लिए वह

- (क) भिन्न भिन्न विपयों की उच्च कोटि की पुस्तकों पर प्रस्कार देगी।
- (ख) पारिश्रमिक देकर या अन्यया दूसरी भाषाओं के अंथों के श्रानवाद प्रकाशित करेगी।
- (ग) विश्व-विद्यालयों या अन्य साहित्यिक संस्थाओं को रुपए की सहायता देकर मौतिक साहित्य या अनुवादों को प्रकाशित करने के लिए उत्साहित करेगी।
- (घ) प्रसिद्ध लेखकों श्रीर विद्वानों को एकेडेमी का फ़ेलो चुनेगी।
- (च) एक पुस्तकालय की स्थापना श्रीर उस का संचालन करेगी ।

(इ) एकेडेमी के उपकारकों को सम्मानित फ़ेलो चुनेगी।

- (ह) प्रतिष्ठित विद्वानों के व्याल्यानों का प्रवंध करेगी।
- (ज) उपर कहे हुए उद्देश की सिद्धि के लिए और नो नो उपाय श्रावरयक होंगे उन्हें व्यवहार में लाएगी।

-महेन्द्रनाय पाण्डेय, इलाहाबाद लॉ जनेल प्रेस, इलाहाबाद

प्रकाशक—डाफ्टर ताराचंद, हिंदुस्तानी एकेडेमी, इलाहाबाद



# हिंदुस्तानी

हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका श्रक्तूबर, १६३७

> हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहाबाद



#### हिंदुस्तानी, श्रक्तूवर, १६३७

#### संपादक—रामचंद्र टंडन

# संपादक-मंडल १—डाक्टर ताराचंद, एम्० ए०, डी० फ़िल्० (ऑक्सन) २—प्रोफ़ेसर अगरनाथ झा, एम्० ए० ३—डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) ४—डाक्टर रामप्रसाद त्रिपाठी, एम्० ए०, डी० एस्-सी० (लंदन) ५—डाक्टर धीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस) ६—श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०

#### लेख-सूची

| (१) सिघु-सभ्यता और उस        | का विश्वव्या | ायी <b>प्रभाव</b> —लेख | क, श्रीयुत |     |
|------------------------------|--------------|------------------------|------------|-----|
| अमृत वसंत                    | • •          |                        |            | ३५७ |
| (२) अध्यापक सर सर्वपल्ली     | राघाकृष्णन्- | —लेखक, श्रीयुत         | भोलानाय    |     |
| शर्मा, एम्० ए०               |              | • •                    | • •        | इ७७ |
| (३) भारतीय-मुस्लिम वास्तुक   | ला के आदर्श  | —हेखक, डाक्टर          | वनारसी-    |     |
| प्रसाद सक्सेना, एम्० ए       | ०, पी-एच्० र | डी० (लंदन)             | • •        | ४०५ |
| (४) प्राचीन वैष्णव-संप्रदाय- | –रेखक, डाव   | टर उमेदा मिश्र,        | एम्० ए०,   |     |
| <b>दी० लिट्० (इलाहावा</b> द  | r)           | • •                    |            | ४१५ |
| (५) जमाल के दोहे-छेखक,       | श्रीयुत नरोत | ामदास स्वामी, एम       | (0 U0      | ४३७ |
| समालोचना                     | • •          | • •                    |            | ४५१ |

# हिंदुस्तानी

#### हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पत्रिका

भाग ७ }

यक्तूवर, १६३७

श्रंक ४

## सिंधु-सभ्यता ऋौर उस का विखन्यापी प्रभाव

#### [लेखक-भोयुत अमृत वसंत ]

पाश्चात्य पंडित अब तक यही मानते चले आ रहे हैं कि सुमेरियन, सिंघु, मिश्री, कीटन आदि भिन्न-भिन्न सभ्यताएँ भिन्न-भिन्न देशों में स्वतंत्र रूप से उत्पन्न हो कर विक-सित हुई थीं। परंतु अब ज्यों-ज्यों नवीन खुदाइयों हारा अधिकाधिक प्राचीन वस्तुएँ मिलती जाती हैं, त्यों-त्यों भिन्न-भिन्न सभ्यताओं में समानता दृष्टिगोचर होने लगी हैं, और इस निष्कर्ष की ओर प्रवृत्ति हो रही हैं कि सभ्यता किसी एक स्थान से उत्पन्न हो कर सारे संसार में फैली थी।

दक्षिण-पिद्यम ईरान में नुसा की सुदाई में सब से नीचे एक महत्त्वपूर्ण सभ्यता के अवजेष प्राप्त हुए हैं। यह तांबे के युग की सभ्यता थी। मानव-जाति की प्रगति के इतिप्रोटो-इल्जामाइट-सभ्यता

हास में सर्वप्रयम पत्यर, किर तांबा, किर कांसा और किर
प्रोटो-इल्जामाइट-सभ्यता

गोहे का युग आया। नुसा के सब ने नीचे के नगर (जिस को
मुसा प्रयम कहा जाता है) की तांबे की सम्यता की मानव-जाति की नब से अधिक
प्राचीन सम्यता माना गया है, और पुरातत्त्ववेत्ता इम को प्रोटो-इल्जामाइट-सभ्यता
कहते हैं। मुसा के अतिरिक्त यह ईरान और मेनोपोटानिया के अनेक स्थानों में प्राप्त
हुई है। इस सम्यता के नीचे और किमी सम्यता के निक्त प्राप्त नहीं हुए, जिस से

पुरातत्त्ववेत्ता यह मानते हैं कि प्रोटो-इलामाइट-सभ्यता किसी अन्य देश से वहाँ पहुँची थी। इस सभ्यता के चिन्ह ईरान के पूर्व की ओर विलोचिस्तान और सिंघ में प्राप्त हुए हैं। काठियावाड़ में भी मि॰ फ़ूट को इस सभ्यता की वस्तुएँ प्राप्त हुई थीं। यह तांवे के युग की सभ्यता थी। राजपूताना और काठियावाड़ में प्राचीन-काल में तांवा निकलता था, अतः प्रोटो-इलामाइट-सभ्यता की उत्पत्ति की संभावना भारत के पश्चिमी भाग में ही हो सकती है।

सरस्वती नदी, जिस के तट-प्रदेश को हमारे प्राचीन साहित्य यें सभ्यता की आदि-भूमि कहा गया है, उत्तर भारत से पश्चिम-भारत की ओर वहती हुई काठियावाड़ में खंबात की खाड़ी में समुद्र से मिल जाती थी। इसी का तट-प्रदेश ताँवे की उत्पत्ति का क्षेत्र था, अतः ज्ञात होता है कि ताँवे के युग की प्रोटो-इलामाइट-सभ्यता, सरस्वती के तट-प्रदेश पर ही उत्पन्न हुई थी। अतः हमें उस को सरस्वती-सभ्यता कहना चाहिए। सुसा की खुदाई में प्रोटो-इलामाइट अर्थात् सरस्वती-सभ्यता के भग्नावशेपों पर पाँच फ़्ट मोटा धूल का स्तर प्राप्त हुआ है। इस पर सुसा का दूसरा नगर प्राप्त हुआ है, जिस की सभ्यता कांसे के युग की सुमेरियन सम्यता थी। सुसा-प्रथम की तांवे के युग की और सुसा-द्वितीय की काँसे के युग की सभ्यताओं की जो पुरातत्त्व-सामग्री प्राप्त हुई है, उस का अध्ययन कर के पुरातत्त्ववेत्ता इस निष्कर्ष पर आए हैं, कि सुसा-प्रथम की प्रोटो-इलामाइट-सभ्यता में से ही सुसा-द्वितीय की सुमेरियन-सभ्यता उत्पन्न हुई थी। परंतु इन दोनों सभ्यताओं के अव-शेपों के बीच पाँच फ़ुट मोटा घूल का स्तर पाया गया है, जिस से सिद्ध हुआ है कि सुसा-प्रयम के निवासी किसी कारण से इलाम और मेसोपोटामिया को छोड़ कर स्वदेश चले गए थे । इस वीच सुसा पर ऊजड़ हो जाने से घूल जमने लगी, और पाँच फ़ुट ऊँची जम गई। इस के पश्चात् पुनः सुसा के निवासी अपनी सभ्यता का विकसित रूप छे कर आए और सुसा का दूसरा नगर बसाया। इस प्रदेश में घूल बहुत अधिक उड़ने के कारण क़रीब २० वर्ष में एक फ़ुट ऊँची जम जाती है। इस प्रकार मुसा-प्रथम और द्वितीय के वीच का पाँच फ़ुट मोटा धूल का स्तर सवा सी वर्ष में जमा होगा। इस से ज्ञात होता है कि सुसा-प्रयम की प्रोटो-इलामाइट अर्थात् सरस्वती-सभ्यता जब सवा सौ वर्ष परचात् पुनः वहां पहुँची तो, इतने असं में वह उन्नत हो कर सुमेरियन-सन्यता वन चुकी यी।

सुसा-प्रथम के निवासी क्यों इलाम और मेसोपोटामिया को छोड़ कर चले गए थे, इस का कारण ज्ञात न हो सका था। तीन वर्ष पूर्व मेसोपोटामिया में डाक्टर लैंग्डन को किश

में और वुली को उर में खुदाई कराते समय प्रयम सुमेरियन प्रलय राज-वंश की वस्तुओं के नीचे पानी-द्वारा जमी हुई मिट्टी का फुट मोटा स्तर प्राप्त हुआ जिस में लोगों को पानी की वाढ़ द्वारा नप्ट-भ्रप्ट की हुई वस्तुएँ दवी हुई मिलीं। यह मिट्टी वास्तव में फ़रात की उस भयंकर वाढ़ द्वारा जमी थी जो वहाँ राजसत्ता की स्थापना के पूर्व आई यी, और जल-प्रलय के नाम से जिस का सुमेरो-वेबीलोनियन और भारत के प्राचीन साहित्य में विवरण लिखा हुआ है। इस के नीचे खोदे जाने पर मुसा-प्रयम और आमरी के समान उर और किश दोनों स्यानों में प्रोटो-इलामाइट अर्यात् सरस्वती-सभ्यता के चिन्ह प्राप्त हुए, जिस से सिद्ध हुआ कि वास्तव में इस प्रलय की वाढ़ के कारण ही प्रोटो-इलामाइट लोग इलाम और मेसो-पोटामिया को छोड़ कर अपने देश अर्थात् भारत चले गए थे। यही कारण है कि प्रलय-कया एक ओर मेसोपोटामिया में पाई जाती है, दूसरी ओर भारत में। सुमेर की प्रलय-कया का नायक उतानिपिस्तिम था, और 'शतपथ ब्राह्मण' की भारतीय कथा का नायक वैवस्वत मनु था। यह वैवस्वत मनु के राज्यकाल की घटना थी, इस लिए ऐतिहासिक दृष्टि से 'शतपय ब्राह्मण' के रचियताओं ने भारतीय प्रलय-कया का नायक मनु को बनाया। इस से मनु के काल पर प्रकास पड़ता है जो भारत के सब से प्राचीन राजवंश सूर्य-वंश का प्रयम राजा था। सुमेर-जाति की ईटों पर लिखी हुई, किश, निप्पुर और वेल्ड-ऋंडेल नामक वंशाविषयों द्वारा ज्ञात हुआ है, कि वेवीलन-नगर के प्रयम सेमाइट राजा अनुवामुबाइत से १२७० वर्ष पूर्व मेसोपोटामिया में सुमेर-जाति का प्रयम राजा उक्कृसि ईरान की खाड़ी द्वारा इरीद के बंदरगाह में सुमेर जाति को ले कर पहुँचा था। बेबीलन का प्रथम राजा अनु-वामुबाइत ई० पू० २११३ में गद्दी पर बैठा था। इस से जात होता है कि ई० पू० ३३५३ में प्रयम सुमेर-राजा उनकुति मेरोपोटामिया पहुँचा था। उनकुति के पुत्र बनकुत ने इस घटना के ३३ वर्ष परनात् ई० पू० ३३५० में मुसा-दितीय को वसाया था। सुसा-दितीय के नीचे के घुछ के स्तर की उस से पता चलता है कि इस से सवा सी वर्ष पूर्व प्रलय के कारण सुसा-प्रयम के निवासी भारत चले गए थे। अर्थात् ई० पू० ३४७५ में प्रलग आया था। मनु इसी समय भारत में राज्य करता या जो यहां का प्रथम राजा था।

इस प्रकार ज्ञात होता है कि ई० पू० ३४७५ के क़रीव भारत का राजवंशीय इतिहास शुरू होता है।

सुसा-प्रथम और आमरी की सभ्यता एक ही थी, यह हम देख चुके। आमरी में इस सभ्यता के ऊपर सिंधु-सभ्यता के अवशेष प्राप्त हुए हैं। इन दोनों सभ्यताओं की वस्तुओं के अध्ययन-द्वारा ज्ञात होता है कि आमरी की प्रोटो-सभ्यताएँ कि सम्यताएँ हलामाइट-सभ्यता (जिस को में सरस्वती-सभ्यता कहता हूँ) में से ही सिंधु-सभ्यता उत्पन्न हुई थी, अर्थात् उसी का विकसित रूप सिंधु-सभ्यता थी। इस प्रकार सरस्वती-सभ्यता में से इलाम और मेसोपोटामिया में सुमेर-सभ्यता आई, और भारत में इस में से सिंधु-सभ्यता उत्पन्न हुई। जब हम सुमेर और सिंधु-सभ्यताओं की वस्तुओं का अध्ययन करते हैं, तो ज्ञात होता है कि दोनों सभ्यताएँ एक-सी ही थीं। सुसा-द्वितीय, उर, किश और जमदेतनस्र आदि सुमेर-जाति के सब से प्राचीन नगरों की नींव में मुहेंजोडेरो के आकार की पकी हुई इंटें और सिंधु-लिप में लिखी हुई मुद्राएँ मिली हैं। इस से ज्ञात होता है कि सुमेर-सभ्यता वास्तव में सिंधु-सभ्यता ही थीं, जो पश्चिम-भारत से मेसोपोटामिया पहुँची थीं। प्रोटो-इलामाइट, सिंधु और प्रारंभिक सुमेरियन चित्र-लिपियों द्वारा भी यही प्रमा-

आज से वीस वर्ष पूर्व तक मिश्री अर्थात् इजिप्शियन-सभ्यता को ही संसार में सब से अधिक प्राचीन माना जाता था। जब मेसोपोटामिया में पाश्चात्य पुरातत्त्ववेत्ताओं ने सुमेर-नगरों की खुदाई प्रारंभ की तो सुमेर-सभ्यता मिश्री-सभ्यता से भी अधिक प्राचीन सिद्ध हुई। सर प्रलाइन्डर्स पेट्री के प्रयत्नों से मिश्र के प्रथम राजवंश के पूर्व की सभ्यता का भी पता लगा है। आश्चर्य की वात है कि यह मिस्र की प्राक्-राजवंशीय और प्रथम राजवंश के समय की सभ्यता राजा सर्गन के समय की सुमेर-सभ्यता से विल्कुल मिलती-जुलती पाई गई है, इस से असंभव नहीं कि सुमेर-सभ्यता में से ही मिश्री-सभ्यता का जन्म हुआ हो; और सुमेर-सभ्यता सिंधु-सभ्यता से उत्पन्न हुई थी, जैसा कि मैं यहां सिद्ध करूँगा।

णित होता है कि प्रोटो-इलामाइट-लिपि में से सिंघु-लिपि और सिंधु-लिपि में से प्रारंभिक

सुमेरियन-लिपि उत्पन्न हुई थी।

प्रोटो-इलामाइट अर्थात् सरस्वती-सभ्यता में से कला की दृष्टि से दो सभ्यताएँ

उत्पन्न हुई थीं। प्रथम, वह सभ्यता जिस के अवशेष हड़प्पा और मुहेंजोडेरो में प्राप्त हुए हैं। इस सभ्यता के मिट्टी के पात्र सुसा-द्वितीय और उर तथा किश के पात्रों के समान

हुं। इस की वहिन दूसरी सभ्यता के मिट्टी के पात्र, जो आकार में इस के समान ही हैं परंतु जिन के ऊपर की आकृतियों के रंग

और चित्रण में कुछ फ़र्क है, वह सर्वप्रयम रोहड़ी के निकट झुकार नामक स्थान में पाए गए। इस लिए वह झुकार-सभ्यता कहलाती है। झुकार-सभ्यता के रंगीन मिट्टी के वर्तन मुहेंजोडेरो में सिंधु-सभ्यता के वर्तनों के साथ भी मिले हैं, जिस से सिद्ध होता है कि वह सिंधु-सभ्यता की समकालीन थी। इस समय सिंधु में नवाबशाह जिले के चान्हु-डेरो नामक स्थान में अमेरिका के शिकागो फ़ील्ड म्यूजियम आदि पुरातत्त्व-संस्थाओं की ओर से मिस्टर मैंके के निरीक्षण में खुदाई हो रही है। यहां सिंधु-सभ्यता के अवशेषों के ऊपर झुकार-सभ्यता की वस्तुएं प्राप्त हुई हैं, जिस से सिद्ध होता है कि सिंघ में सिंधु-सभ्यता के पश्चात् झुकार-सभ्यता का आगमन हुआ था। सिंघु और झुकार सभ्यता की कला-कृतियों की तुलना से यह वात स्पष्ट सिद्ध होती है कि सिंधु-सभ्यता में से झुकार-सभ्यता जरपन्न हुई थी। हां, दोनों में विहन-विहन का संबंध था, यह वात अवश्य स्पष्ट दिखाई देती हैं। दोनों सभ्यताओं की लिपि का एक समान होना इस का बहुत बड़ा प्रमाण है। अब देखना चाहिए कि झुकार-सभ्यता किस प्रदेश से सिंध में पहुँची थी।

सरस्वती नदी दक्षिण पंजाव, पश्चिमोत्तर राजपूताना और रन कच्छ में से वहती हुई खंबात की खाड़ी में गिरती थी, यह मैं वता चुका हूँ। उस तमय कच्छ आज की

भाँति द्वीप नहीं था परंतु उत्तर में सिंघ से जुड़ा हुआ घा। भूगर्भफाठिपावाड़
साह्य की दृष्टि से यह बात सिद्ध हो चुकी है। इसी प्रकार
संस्कृति की दृष्टि से भी कच्छ सिंघ का ही भाई है। वहां की राजभाषा यद्यपि गुजरावी
है, तयापि जनता की भाषा तो सिंधी ही है जिन में कुछ गुजराती मिल जाने से वह कच्छी
कहलाती है। यही बात काठियाबाड़ के विषय में भी है। आज भी उस के उत्तरी और
परिचमी समुद्र-तट पर सिंधी से मिलती-जुलती कच्छी, बाधेरी आदि बोलियां बोली
जाती हैं। उस समय काठियाबाड़ एक द्वीप के समान पा, परंतु इस के दो ओर जहां
आज कच्छ की याड़ी और गुजरात प्रदेश है उस समय सिंधु और सरस्वती के प्रवाह
बहुने थे। सरस्वती का प्रवाह इस को गुजरात में अलग करता या और निम् का प्रवाह

इस को उत्तर में कच्छ से अलग करता था। सिंघु आज की भाँति कराँची के निकट नहीं, परंतु पूर्व की ओर कच्छ के रन में सरस्वती से जा मिलती थी। चान्हुडेरो इस के इस प्राचीन प्रवाह पर ही स्थित हैं। रन कच्छ के दक्षिण में इन दोनों नदियों के सम्मिलित प्रवाह की दो धाराएँ हो जाती थीं। प्रथम कच्छ और काठियावाड़ के वीच से गुजर कर अरव-सागर से जा मिलती थी, जो सिंघु की धारा कहलाती थी और काठियावाड़ को गुजरात से अलग करती हुई, खंवात की खाड़ी में गिरने वाली सरस्वती की धारा कहलाती थी। परंतु नदियों के प्रवाह, आवागमन में समुद्र की भाँति वाधक नहीं होते, इस दृष्टि से काठियावाड़ द्दीप होते हुए भी उत्तर में कच्छ द्वारा सिंघ से मिला हुआ था और पूर्व में गुजरात से। उस समय सरस्वती के तट-प्रदेश पर संस्कृति उत्पन्न हुई थी, अतः वह काठियावाड़ तक फैली हुई थी, इस के प्रमाणों का में उल्लेख कर चुका हूं।

जब सिंघु में सरस्वती-सभ्यता विकसित हो कर सिंघु-सभ्यता के रूप में परिणत हो गई तो अवश्य यह विकास काठियावाड़ में भी होना चाहिए। काठियावाड़ में जहां-जहां प्रागैतिहासिक काल की वस्तुएं मिली हैं, वहां-वहां मुहेंजोडेरो के सुसा-द्वितीय से मिलते हुए मिट्टी के वर्तन प्राप्त नहीं हुए। परंतु उन के स्थान में झुकार-सभ्यता के वर्तन मिलते हैं। खीजड़िया टप्पा, जैतपुर, अंवावल्ली, रंगपुर आदि स्थानों में ऐसे ही वर्तन और कुछ काँसे की वस्तुएँ प्राप्त हुई हैं। इस से सिद्ध होता है कि सरस्वती-सभ्यता में से सिंघ और पंजाव में हड़प्पा और मुहेंजोडेरो की सिंघु-सभ्यता उत्पन्न हुई और काठियावाड़ में झुकार-सभ्यता। मिट्टी के इन वर्तनों के साथ कुम्हार की भिट्टयां भी प्राप्त होने से इस वात की पुष्टि होती है। दूसरे इन वस्तुओं के साथ जो पत्यर के माला के गुरिए मिले हैं वे चान्हुडेरो में झुकार-सभ्यता के गुरियों के समान ही हैं। इस प्रकार हम मान सकते हैं कि काठियावाड़ झुकार-सभ्यता का मूल-प्रदेश था, और यहीं से वह सिंघु-सभ्यता के पश्चात् सिंघ में फैली थी। मि॰ मैंके का स्पष्ट कथन है कि झुकार-सभ्यता किसी और प्रदेश से सिंघ में आई थी।

सिंघु और सरस्वती दोनों उत्तर-भारत से जा कर काठियावाड़ में समुद्र से मिलती थीं, यह हम देख चुके। इस परिस्थिति में उत्तर-भारत का सामुद्रिक केंद्र काठियावाड़ वने, यह स्वाभाविक वात है। यों तो उस समय सिंघ का वह भाग, जहां आज कराँची है समुद्र

के किनारे था। परंतु प्राचीन काल में अधिकांश व्यापार और आवागमन निदयों द्वारा होता था, और इस प्रदेश, में कोई ऐसी नदी समुद्र में नहीं गिरती थी, जिस के प्रवाह-द्वारा सारे उत्तर-भारत में नावों-द्वारा माल लाया और ले जाया जावे। परंतु काठियावाड़ के एक तो दो ओर समुद्र था, और दूसरे सिंघु और सरस्वती (जो सारे उत्तर भारत में फैली हुई थीं) के विशाल प्रवाह यहां आते थे और सारी निदयां उन में ही गिरती थीं। इस कारण काठियावाड़ ही उस समय की भारतीय सभ्यता का सामुद्रिक केंद्र बना। यहां से इन सभ्यताओं के अनुयायी विदेशों के साथ व्यापार और आवागमन जारी रखते थे।

मुहेंजोडेरो, और चान्हुडेरो में प्राप्त पुरातत्त्व-सामग्री द्वारा सिद्ध होता है कि सिंधु-उपत्यका-वासी नाविक नहीं थे। इस विषय में मि॰ मैंके लिखते हैं—

> "परंतु इस बात का अभी कोई प्रमाण नहीं प्राप्त हो रहा है कि सिंधु देश के नगर-निवासी एक नाविक जाति के थे; और जो कुछ व्यापार भारतवर्ष और सुमेर के वीच होता था वह संभवतः एक तीसरी जाति के जहाजों द्वारा होता था।"

सिंघु-उपत्यका और मेसोपोटामिया के वीच व्यापार करने वाली यह तीसरी जाति काठियावाड़-वासियों की ही हो सकती है। इस स्टीमरों के युग में आज भी देशी लकड़ी के जहाजों-द्वारा काठियावाड़ और मेसोपोटामिया के वीच वहुत वड़े पैमाने पर व्यापार होता है। आज भी भादों और माघ के महीनों में जब कि पश्चिम की ओर जाने की हवा अनुकूल होती है काठियावाड़ के सैंकड़ों मल्लाह अरवी में वातों करते हुए आप को वसरा और वग्रदाद के वाजारों में मिलेंगे।

सुमेर-साहित्य और वंशाविलयों में स्पष्ट उल्लेख है कि सुमेर-जाति पूर्व की ओर से ईरान की खाड़ी-द्वारा अपने कृषि, कला, लिपि आदि के ज्ञान को ले कर मेसोपोटामिया

सुमेर और भारत के राजवंशों की एकता आई थी। मेसोपोटामिया से पूर्व की ओर तो भारत ही है, जहां सिंघु-उपत्यका में सुमेर-सभ्यता के समान सभ्यता मिली है, परंतु सिंघु-उपत्यका-वासी नाविक नहीं थे, और

सुमेर-सभ्यता समुद्र-द्वारा मेसोपोटामिया में आई थी, इसी लिए डा० वुली ने भी अपनी

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> मैंके, 'दि इंदस सिविलिजेशन', पृ० १७५

पुस्तक 'उर अव दि चैिल्डिज' में सिंधु-उपत्यका के अतिरिक्त किसी अन्य प्रदेश से ही समुद्र द्वारा सुमेर-जाति को मेसोपोटामिया पहुँची हुई माना है।

सुमेर-वंशाविलयों में लिखा है कि प्रथम राजा उक्कुिस ने समुद्र-मार्ग द्वारा पहुँच कर इरीद्र वंदरगाह में अपनी प्रथम राजधानी स्थापित की। यही सुमेर-जाति को ले कर मेसोपोटामिया पहुँचा था। इस का पुत्र वक्कुस था। वक्कुस का युन-युन और युन-युन का अनेनु । यह सुमेर के प्रथम राजवंश (जो इरीदु का राजवंश कहलाता था) का राजा था। इन चारों सुमेर राजाओं के नामों को जब हम भारत के सब से प्राचीन सूर्य-वंश के कुछ प्रारंभिक राजाओं के नामों से मिलाते हैं, तो आश्चर्य-जनक समानता पाते हैं। पहले सुमेर राजा उक्कुसि का नाम इक्ष्वाकु से मिलता है। उक्कुसि के पुत्र वक्कुस का नाम इक्ष्वाकु के पुत्र विकुक्षि से मिलता है। वक्क्स का भाई निमी था, तो उसी प्रकार विकुक्षि का भाई निमि था। वक्कुस का पुत्र पुन-पुन था तो विकुक्षि का पुत्र पुरंजय था। पुन-पुन का पुत्र अनेनु था तो पुरंजय का पुत्र अनेना था। दोनों देशों की वंशाविलयां केवल थोड़े से नामों को छोड़ कर जो शायद शासकों के रहे होंगे, रामचंद्र के पोते और लव के पुत्र अतिथि के नाम तक उत्तराधिकार के क्रम के साथ मिलती हुई आती हैं। इस प्रकार सिद्ध होता है कि भारत के सूर्य-वंशी और सुमेरियन राजा एक ही थे। सुमेर-वंशाव-लियों में इन राजाओं का राज्य-काल भी लिखा हुआ है, जिस से भारत के प्राचीन राजाओं के समय और राज्य-काल का उद्धार हो जाता है, जिस का भारतीय साहित्य द्वारा पता नहीं चलता।

इक्ष्वाकु मनु का पुत्र था, जिस के समय में ई० पू० ३४७५ में प्रलय आया था। हम देख चुके हैं कि वह ई० पू० ३३८३ में मेसोपोटामिया पहुँचा था, और किश-वंशावली के अनुसार उस ने वहां ३० वर्ष राज्य किया। मनु भारत का प्रथम राजा था, और उस का पुत्र इक्ष्वाकु सुमेर का। इस प्रकार सिद्ध होता है कि इक्ष्वाकु भारत से ही सुमेर पहुँचा था। भारत से सुमेर-जाति को ले कर उपनिवेश वसाने के लिए मेसोपोटामिया जाने के करीव २०-२५ वर्ष पूर्व वह मनु के राज्य का उत्तराधिकारी हो चुका होगा। इस प्रकार ई० पू० ३४०३ या ३४०८ में मनु का राज्य-काल समाप्त हुआ होगा। प्रलय इस से ७२ या ६७ वर्ष पूर्व मनु के राज्य-काल में ई० पू० ३४७५ में घटित हुआ था। मनु के कार्यों से पता चलता है कि अवश्य उस ने ७५ या ६०

वर्ष राज्य किया होगा। इस प्रकार दोनों पद्धतियों द्वारा निकाला हुआ काल-ऋम मिल जाता है।

पुराणों-द्वारा ज्ञात होता है कि इक्ष्वाकु की राजधानी पाताल थी। पाताल सिकं-दर के आक्रमण तक सिंधु-नदी के मुख पर एक प्रधान वंदरगाह था। हम लोग अब तक सिंध में उस को हैदरावाद के पास मानते चले आए हैं। परंतु मेगास्थनीज ने उस को सिंधु नदी के मुख पर 'ओराप्ट्रे' द्वीप में बताया है। इसी प्रकार क्लेन्डियास टोलेमीयास नामक एक ग्रीक लेखक 'पैटालीन' को 'आभीरिया' अर्यात् कच्छ के दक्षिण में 'सुराष्ट्रीन' में लिखता है। इस से सिद्ध होता है कि पाताल सुराष्ट्र अर्थात् वर्तमान काठियावाड़ में सिंधु-नदी के मुख पर स्थित था। यह पाताल वंदरगाह इक्ष्वाकु की राजधानी थी। सेस ने इस को ९००० वर्ष का प्राचीन माना है। इस प्रकार कथानकों के आधार पर भी काठियावाड़ से सुमेर-लोगों और सभ्यता का मेसोपोटामिया पहुँचना सिद्ध होता है, जिस को कि इक्ष्वाकु समुद्र-द्वारा ले गया था। मेसोपोटामिया गरम देश है। अतः वहां पकी ईंटों की अपेक्षा कच्ची ईटों के मकान ठंडे रहते हैं। पुरातत्त्ववेत्ता किश को सुमेर-जाति-द्वारा स्यापित सब से अधिक प्राचीन नगर मानते हैं। जमदेतनस्र भी इसी समय का है। आश्चर्य ़ की वात है कि इन कच्ची ईटों के नगरों की नींव में डाक्टर लेंग्डन को पकी हुई ईंटें ठीक आकार और माप में मुहेंजोडेरो के समान ही प्राप्त हुई हैं। इस के अतिरिक्त प्रथम सुमेर राजवंश की वस्तुओं के साथ किश, उर, जमदेतनस्र और सुसा-द्वितीय में हड़प्पा और मुहेंजोडेरो में प्राप्त मुद्राओं के समान मुद्राएं मिली हैं और उन पर सिंधु-लिपि ही खुदी हुई मिली है। सुमेर-सभ्यता की नींव में सिधु-सभ्यता की इन वस्तुओं के पाए जाने के कारण पाश्चात्य पुरातत्त्व-वेत्ता विचारग्रस्त हो गए हैं कि क्या सिघु-सभ्यता ही सुमेर-सभ्यता की जननी थी। परंतु मेसोपोटामिया और इलाम में प्राप्त ये सिंधु-लिपि की मुद्राएं आकार में मुहेंजोडेरो, हड़प्पा और चान्हुडेरो में प्राप्त मुद्राओं के समान नहीं है, इस लिए डा॰ वुली, लेंग्डन और मैंके आदि विद्वान यह मानते हैं कि भारत के और किसी प्रदेश से, जहां भी सिघु-सभ्यता फैली हुई होगी, ये मुद्राएं समुद्र-मार्ग द्वारा मेसोपोटा-मिया आईं। काठियावाड़ ही ऐसा दूसरा समुद्र-तट-स्थित प्रदेश हो सकता है, जहां तक कि सिंधु-सभ्यता फैली हुई थी। अतः ये मुद्राएं यहीं से सुमेर-लोगों के साथ मेसोपोटामिया पहुँची थीं। फादर हेरास भी यही मानते हैं। जमदेतनस्र, किश और इरीदु की नींव में

जो मिट्टी के वर्तन प्राप्त हुए हैं, वे भी मुहेंजोडेरो और हड़प्पा के समान न हो कर उस झुकार-सभ्यता के रंगीन वर्तन हैं जिन की सभ्यता की मूल-भूमि का होना मैंने काठियावाड़ को सिद्ध किया है।

अब लिपि को लीजिए। सुमेरियन-लिपि सिंधु-लिपि से मिलती-जुलती है। परंतु जमदेतनस्र में प्राप्त सुमेरियन-लिपि जो प्रारंभिक-सुमेरियन-लिपि कहलाती है, वह सिंधु-लिपि से बहुत ही अधिक मिलती-जुलती है। डाक्टर हंटर ने 'दि स्कृप्ट अव् हड़प्पा आर मुहेंजोडेरो' में लिखा है:—

"मुहेंजोडेरो की लिपि जमदेतनस्र की आरंभिक सुमेरियन (ई० पू० ३५००) लिपि से, आधुनिक सुमुरियन-लिपि की अपेक्षा अधिक मिलती है<sup>9</sup>।"

इस प्रकार प्रत्येक दृष्टि-विंदु से यही सिद्ध होता है कि सुमेर-सभ्यता भारत से ही मेसोपोटामिया में गई थी।

जव भारतीयों की सु-जाति सु-राष्ट्र से उपिनवेश वसाने के लिए इक्ष्वाकु के साथ मेसोपोटामिया गई, तो वहां पर इस समय तक फ़रात नदी की वाढ़ें वंद नहीं हुई थीं। इस से इस नदी के किनारे नगर वसाना उन के लिए असंभव हो गया। अतएव शीघ्र इक्ष्वाकु इरीदु को छोड़ कर उत्तरी मेसोपोटामिया के ऊँचे मैदानों में चला गया। यहां ऊँचाई के कारण वाढ़ों का भय न रहा। सुमेर-जाति के सब से प्राचीन नगर किश और जमदेतनस्र इस ऊँचे प्रदेश में ही वसाए गए। इस बात का दूसरा प्रमाण यह है कि इस घटना के ३०० वर्ष पश्चात् जब फ़रात की वाढ़ें वंद हो गई तभी दक्षिण मेसोपोटामिया कि नीचे मैदानों में उन्हों ने उर वसा कर अपनी राजधानी वनाई। उर की खुदाई से ज्ञात हुआ कि भविष्य में फ़रात की बाढ़ उस को नष्ट न कर दे इस लिए फ़रात के किनारे टूटे-फूटे मिट्टी के वर्तनों का कोट बाँच कर और फिर मिट्टी द्वारा सारी भूमि को समतल कर के उर को बसाया गया था। उत्तर मेसोपोटामिया से कुर्विस्तान और एशिया माइनर के उपजाऊ मैदान सटे हुए थ, अत: इक्ष्वाकु ने कुर्विस्तान में अपनी दूसरी राजधानी स्थापित की। तलहलफ़ नामक स्थान में इस के भग्नावशेप प्राप्त हुए हैं। पाश्चात्य-विद्वानों के अनुसार एशिया-माइनर

१पृष्ठ २१

की हिटाइट जाति की यही सब से प्राचीन राजधानी थी। यहां जो मिट्टी के बर्तन और अन्य कला-सामग्री प्राप्त हुई है, वह चान्हुडेरो में प्राप्त झुकार-सभ्यता के वर्तन और कला-सामग्री से विल्कुल मिलती-जुलती हैं। मि॰ मैंके को यह बात स्वीकार करनी पड़ी है, जिस का गत २४ नवंबर के 'इलस्ट्रेटेड लंडन न्यूज' में उन्हों ने सचित्र विवरण लिखा है।

जब हम हिटाहट लोगों की चित्र-लिपि पर विचार करते हैं, तो उस को भी सिंधु-लिपि से बहुत कुछ मिलती-जुलती पाते हैं। हिटाइट-लोग अपने लेखों में अपनी जाति का नाम खत्तीया लिखते थे। वेबीलोनियन और असीरियन लेखों में इन को खत्ती और मिस्री लेखों में खेता कहा गया है। इन का बाइबिल में हिटाइट नाम लिखा है, इस लिए पाश्चात्य विद्वान इन को हिटाइट कहते हैं। परंतु हम इन को इन के असली नाम 'खत्तीया' से ही पुकारेंगे।

धार्मिक दृष्टि से खत्ती लोग वैदिक आयों से वहुत अधिक मिलते-जुलते थे। ये वैदिक देव इंद्र, वरुण, नसत्य आदि के उपासक थे यह वात इन की एक शाखा मित्तानी के राजा दुश्शरत के संधि-पत्र द्वारा सिद्ध हो चुकी हैं। इन की भाषा का अध्ययन कर के डाक्टर रोजनी आदि विद्वान इस मत पर आए हैं कि ये संस्कृत से मिलती-जुलती आर्य-भाषा बोलते थे। इस शोध के पश्चात् अब यूरोपियन विद्वान यह मानने लगे हैं, िक आर्य-लोग वास्तव में मध्य-एशिया के नहीं परंतु एशिया-माइनर के मूल-निवासी थे, और यहीं से मेसोपोटामिया और ईरान के स्थल-मार्ग-द्वारा भारत में पहुँचे थे। परंतु वास्तव में यूरोपियन विद्वानों के खत्तीया-आर्य किस प्रकार भारत से मेसोपोटामिया हो कर एशिया माइनर पहुँचे, यह हम देख चुके हैं। इस प्रकार यह प्रश्न भी हल हो जाता है िक आर्य भारत के ही मूल-निवासी थे, और कहीं बाहर से नहीं आए थे, वरन् भारत से ही अपनी अनुपम सभ्यता को ले कर सर्वत्र फैले थे।

सुमेर और सिंधु-उपत्यका-वासियों को पाश्चात्य विद्वान द्रविड़-जाित का मानते हैं, परंतु किसी भी प्रकार यह वात सिद्ध नहीं होती। खत्ती-भाषा की भाँति सुमेर-भाषा भी संस्कृत से निकली हुई सिद्ध होती हैं। इस के लिए कुछ एकार्थवाची उदाहरण देता हूँ। जैसे संस्कृत के मरुत, वात, द्यु, सूर्य आदि सुमेरियन भाषा में मारूत, वाउत, दू और शूर हो जाते हैं। मानववंश-विज्ञान की दृष्टि से भी सुमेरियन और सिंधु-उपत्यका-वासियों के अस्थिपिजर आर्य-जाति के सिद्ध होते हैं। डाक्टर गुह अगस्त १६२८ के 'मार्डन रिव्यू' में 'सम एंध्रपालाजिकल प्राव्लेम्स अव् इंडिया' शीर्पक लेख में लिखते हैं कि :—

"ऐसा कोई कापालिक अथवा पुरातत्व-संबंधी प्रमाण इस मत के लिए नहीं है, जो आजकल भारतवर्ष में प्रचलित हो रहा है, अर्थात् यह कि द्रविड़ जाति ही सिंधु और सुमेर-सभ्यताओं की जननी थी, क्योंकि दोनों ही सभ्यताएं ब्रैकिंसिफ़ैलिक-कपाल के लोगों की थीं, जैसा कि किश और अल-अवैद के पूर्व-सारगानी स्थलों और मुहेंजोडेरो में प्राप्त कपालों से ज्ञात होता है।"

अतः सिद्ध होता है कि भारत की सरस्वती, सिंधु आदि सभ्यताएं आर्थ थीं, और इन से उत्पन्न सुमेरियन, खत्ती, मिस्री आदि सभी सभ्यताएं आर्य थीं।

खत्तीया-जाति की अनेक ऐसी मुद्राएं मिली हैं जिन पर इक्ष्वाकु और विकुक्षि के चित्र पाए जाते हैं, और उन पर खत्ती-चित्रलिपि में उन के नाम खुदे हुए हैं। खित्तयों की दूसरी राजधानी बोगाज़केई के निकट एक प्राचीन चट्टान पर राजा वक्कुस अर्थात् विकुक्षि का वहुत वड़ा चित्र हैं जिस में वह एक हाथ में गेहूं और जो की वालें तथा दूसरे में हल लिए खड़ा हैं। इस से प्रकट होता है कि भारत के ये आर्य-राजा किस उद्देश्य से विदेशों में गए थे। सर जार्ज वर्डवृड ने 'स्वा' नामक पुस्तक में 'हिटाइट लोगों का साम्प्राज्य' नामक अपने निवंघ में इस मूर्ति के विषय में लिखा है कि ''वेपभूपा की दृष्टि से यह भारत के गुजरात-प्रांत के किसी भद्र-पुरुप की आकृति उद्भासित होती हैं," जो इस बात को सिद्ध करता है कि ये शासक पश्चिम भारत से ही पश्चिम एशिया में पहुँचे थे।

खत्तीया-जाति की अपनी अलग ही कला थी, जिस में से कीटन और ग्रीक कला उत्पन्न हुई थी। तल-हलफ़ में प्राप्त मूर्तियों द्वारा सिद्ध होता है कि मिश्री मूर्ति-निर्माण-कला इस से उत्पन्न हुई थी। जिस प्रकार सुमेर-जाति ने पश्चिम एशिया के दक्षिणी भाग को अपनी प्रवृत्तियों का केंद्र वनाया, उसी प्रकार खत्तियों ने उत्तरी-पश्चिम एशिया को। ये लोग एक ओर कास्पियन-सागर के निकट मध्य-एशिया तक पहुँच गए, जहां अनाउ-ओसिस में इन की सभ्यता के अवशेप प्राप्त हुए। तल-हलफ़ की भाँति यहां की पुरातत्त्व-सामग्री भी चान्हुडेरो की झुकार-सभ्यता से विल्कुल मिलती हुई है, जिस को मि० मैंके ने स्वीकार किया है।

एशिया-माइनर के निकट यूरोप की भूमि में ग्रीस के थेसेली प्रदेश, बोलो की खाड़ी के आसपास का प्रदेश, डेन्यूव और राइन की उपत्यकाओं और काले समुद्र के आस-पास से ले कर कारपीथियन पर्वतों तक वही सुकार-सभ्यता से मिलती हुई तल-हलफ़ और जमदेतनल की सभ्यता के मिट्टी के रंगीन वर्तन और अन्य पुरातत्त्व-सामग्री पाई जाती हैं। यूरोपियन पुरातत्त्ववेत्ता इस को यूरोप की सब से प्राचीन प्रागितहासिक काल की सभ्यता मानते हैं, और इस को रंगीन मिट्टी के वर्तनों की सभ्यता (पेंटेड पाटरी कल्चर) कहते हैं। एक ओर यह पुरातत्त्व-सामग्री तल-हलफ़, जमदेतनल और अनाउ की सामग्री से मिलती हैं, तो दूसरी ओर भारत की झुकार-सभ्यता से मिलती हैं। यूरोप के इन प्राचीन रंगीन वर्तनों पर डेन्यूव और राइन की उपत्यका में जो लिपि मिली हैं, वह भी खत्ती-लिपि, जमदेतनल की प्रारंभिक सुमेरियन और सिंवु-लिपि से मिलती हुई हैं। इस प्रकार सिद्ध होता हैं कि भारतीय आर्य-सभ्यता एशिया-माइनर से खत्तियों-द्वारा यूरोप में फैली।

जिस जाति की यह सभ्यता थी उस को नार्डिक कहा जाता है। ये लोग कृपक थे, जैसा कि इन के काँसे के हथियार-औजा़र और मिट्टी के अनाज भरने के वर्तनों द्वारा ज्ञात होता है। ये हल में भारतीयों की भाति वैल जोतते थे, नाडिक जाति और आवागमन के लिए बैलगाड़ियों का उपयोग करते थे। ये पृथ्वी माता की पूजा करते थे, जिस की मिट्टी की मूर्तियां, मुहेंजोडेरो, चान्हुडेरो, उर, किश, जमदेतनस्र, तल-हलफ, ट्राय, कीट-द्वीप में प्राप्त हुई हैं। मिट्टी के पात्रों में मृतक-भस्म प्राप्त होने से ज्ञात होता है कि भारतीय आर्यों की भाँति ये मृतकों का अग्नि संस्कार करते थे। इन की प्राचीन काव्यमय कथाओं के संग्रह का नाम 'एडा' है जो वेद का वेडा हो कर वन गया है। यूरोप की प्राचीन और अर्वाचीन भाषाएं सभी आर्य-भाषाएं हैं और इसी लिए वे इंडो-आर्यन कहलाती हैं। सुमेर-वंशावलियों में इक्ष्वाकू का उक्कृसि के अतिरिक्त एक और नाम तोर भी मिलता है। यही तोर एडाओं में थोर हो गया है। एडाओं की कथा के अनुसार राजा थोर जिनिगंगेप अर्थात् अर्थात् एशिया-माइनर के मैदानों से वरफ़ के पुल अर्थात् वास्फ़ोरस के मुहाने को पार कर के स्वस्तिक और गरुड़ को ले कर यूरोप में पहुँचता है। इस से ज्ञात होता है कि ई० पू० ३३वीं सदी में भारतीय सभ्यता ने यूरोप में प्रवेश किया था। स्केन्डिनेवियन जाति की

रस्में और कथाएं भी भारत से बहुत अधिक मिलती-जुलती हैं। यूरोप की प्राचीन जातियों में भिन्न-भिन्न रूपों में प्रलय-कथा का पाया जाना भी महत्त्वपूर्ण है।

प्रलय, जो मेसोपोटामिया में आर्य-जाति पर घटित हुआ, एक महान दुर्घटना थी। सुमेरियन प्रलय-कथा से ज्ञात होता है कि सरस्वती-सभ्यता वाले प्रारंभिक आर्य नाविक-कला से अनिभज्ञ थे, और इसी लिए उन को मेसोपोटामिया में इतनी भयंकर हानि उठानी पड़ी कि यह घटना एक जातीय दुर्घटना मानी गई। समुद्र-पार के देशों में सरस्वती-सभ्यता के चिन्हों का प्राप्त न होना भी इन लोगों की नाविक-कला की अनिभज्ञता का परिचय देता हैं। इस घटना के कारण ही आर्य-जाति में नाविक-कला की प्रवृत्ति जगी और इस के पश्चात् हम आर्यों को वड़े-बड़े समुद्र पार करते हुए पाते हैं, जो उन की सभ्यता के संसार-व्यापी होने का मुख्य कारण हुई। इसी लिए प्रलय की घटना को उस समय महत्त्वपूर्ण माना गया था क्योंकि वह आर्यों की जागृति का कारण हुई। आज जो मूल्य रामायण और महाभारत की कथा का है, वही मूल्य उस समय प्रलय-कथा का था। यही कारण है कि आर्य-जाति के प्रसार के साथ-साथ प्रलय-कथा का भी प्रसार हुआ।

मेसोपोटामिया, एशिया-माइनर और यूरोप के अतिरिक्त यह कथा पैसिफ़िक के द्वीपों से ले कर अमेरिका तक पाई जाती है। इस से ज्ञात होता है कि जिस प्रकार आर्य-जाति भारत से पश्चिम में यूरोप तक फैल गई उसी प्रकार पूर्व में वह अमेरिका तक फैली।

कुछ वर्ष पूर्व पैसिफ़िक के ईस्टर और नेकर-निहोआ द्वीपों में प्रागैतिहासिक काल की सभ्यता के भग्नावशेष प्राप्त हुए थे। यह किस जाति की सभ्यता थी यह अब तक

गैसिफिक में भारतीय सभ्यता

सभ्यता

को देखने से ज्ञात हुआ कि वह मुहेंजोडेरो की सिंधु-लिपि से मिलती-जुलती हैं। इस साम्य को देख कर पाश्चात्य पुरातत्त्ववेत्ता आश्चर्य-चिकत हो गए हैं। 'दि स्किप्ट अव् हड़प्पा एंड मुहेंजोडेरो' की प्रस्तावना में डाक्टर लैंग्डन लिखते हैं कि:—

"सिंचु और ईस्टर-द्वीपों की लिपि की समता के संबंध में कोई संदेह नहीं हो सकता। हमारे सामने कोई आश्चर्यजनक ऐतिहासिक साम्य का प्रश्न उपस्थित होता है, अथवा किसी अज्ञात ढंग से यह लिपि चल कर पैसिफ़िक के सुदूर दीपों में फैल जाती है, कहा नहीं जा सकता। ईस्टर-द्वीपों की लकड़ी की पिट्टियों की तिथि अज्ञात है। यही लिपि, ठीक भारतीय मुहरों की भाँति प्राचीन सुमेर के भिन्न भागों में, सुसा और टाइग्रिस के पूर्व के किनारे की भूमि में मुहरों पर प्राप्त हुई है।"

जो लोग आज से दो वर्ष पूर्व सिंधु-सभ्यता को केवल सिंधु-उपत्यका में ही सीमित मानते थे, और फ़िनीशियनों को ही सब से प्राचीन मल्लाह समझते थे, वे कहते हैं कि :—

"एक बात निश्चित है कि पुरा काल में यात्रा तथा आवागमन जितना समझा जाता है, उस से कहीं अधिक होता था। टायर के समुद्रगामी जहाजों के समय से एथेन्स के जहाजों के समय तक, समुद्री यात्रा के इतिहास में ह्रास ही हुआ था, उन्नति नहीं हुई थी। परंतु फ़िनीशियनों के पूर्व स्थिति विपरीत ही थी, और जो यात्रा नियरचुस के लिए साहसी यात्रा मानी जाती वही मुहेंजोडेरो के नाविकों के लिए एक साधारण वात थी।"

लिप के अतिरिक्त पैसिफ़िक के इन द्वीपों में जो विशालकाय मूर्तियां मिली हैं, उन की कला से स्पप्ट भारतीयता टपकती हैं। इन में की 'हो-हा-हाका-नाना-हिया' नामक मूर्ति जो ब्रिटिश-म्यूजियम में रक्खी है, उस के विषय में लिखा गया है कि मुखाकृति और कला की दृष्टि से ज्ञात होता है, कि यह भारतवासियों की कृति थी। १

यह सभ्यता भारत से कव और कैंसे पैसिफ़िक में पहुँची यह देखना चाहिए। आइचर्य की वात तो यह है कि पैसिफ़िक के काले और वदशकल निवासियों के मध्य में इन द्वीपों पर एक गौरवर्ण और सुंदर जाति पाई जाती है। मानव-वंश-विज्ञान के सारे आचार्यों ने इस को यूरोपियनों के समान माना है, इस लिए ये ओशेनिक आर्य कहलाते हैं। इन लोगों की दंतकथाएँ बहुत सुंदर होती हैं, और इन में की मुख्य-मुख्य संस्कृत-साहित्य के ब्राह्मण-ग्रंथों की कथाओं से मिलती-जुलती हैं, जैसे कि आदि में पृथ्वी और आकाश का मिला होना, और अंधकार होना, फिर इन का अलग हो जाना और वालक के रूप में माउहें अर्थात् सूर्य का आगमन। यह कथा 'ऐतरेय-न्नाह्मण' (४-२७) की कथा से मिलती है। इन

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>'डेली एक्सप्रेस इंसाइक्लोपीडिया', जिल्द ३, पृ० २६६

लोगों में भारतीय आर्यों के ब्राह्मण वर्ण की भाँति एक सर्वोच्च पुजारी वर्ग है, जो गा-गा कर दंतकथाएं भी सुनाते हैं। ये कथा-काव्य वैदिक मंत्रों की भाँति प्राथमिक अंधकार, शोक-िमग्न रातें, पृथ्वी; जगत, अंतरिक्ष और टांगाओरा अर्थात् सर्वव्यापी ईश्वर की भावनाओं से ओत-प्रोत होते हैं। ये टांगाओरा को सर्व-व्यापी, त्रिकाल-व्यापी और अनंत मानते हैं। डाक्टर कीन के शब्दों में "मानो वैदिक भावनाएँ ही पोलीनीशिया के एक द्वीप से दूसरे द्वीप तक पैसिफिक में फैली हुई हों।"

वास्तव में यही ओशेनिक आर्य ईस्टर-द्वीपों में प्राप्त सभ्यता को भारत से ले कर यहां आए थे जिस में सिंधु-लिपि के लेख प्राप्त हुए हैं। इन में भी प्रलय की कथा प्रचलित है, इस से प्रतीत होता है कि आर्यों के भारत से पिश्चम-एशिया और यूरोप में प्रसार के पश्चात् शीझ ही इन्हों ने पैसिफ़िक में अपने उपिनवेश स्थापित किए। मिश्र में प्रलय की कथा नहीं पाई जाती, इस से ज्ञात होता है कि आर्यों के मिश्र-गमन के समय कथा के रूप में उस का महत्त्व नष्ट हो चुका था। मिश्री सभ्यता का प्रारंभ ई० पू० २७०० के क़रीव हुआ था, जैसा कि हम आगे देखेंगे। अतः पैसिफ़िक में इस से पूर्व ही आर्यों का प्रवेश हो चुका था। ई० पू० ३२०० के क़रीव की यह घटना है।

ईस्टर और नेकरिनहों आ और पैसिफ़िक के अन्य द्वीपों में केवल ऐसे स्थानों पर ही इन भारतीय सभ्यता-स्थापकों की वस्तियों के अवशेष पाए गए हैं; जहां कोई क़ीमती घातु की प्राचीन खान हो या निकट में समुद्र में मोती निकलते हों। इस से अनुमान होता है कि व्यापार के लिए क़ीमती घातु और मोतियों के निकालने के लिए ही ये उपनिवेश स्थापित किए गए थे। इस से यह भी ज्ञात होता है कि पश्चिम की भाँति पूर्व में पैसिफ़िक तक आयों के पोत आते-जाते रहते थे।

पेरू और चीली में एंडियन पर्वत पर कुछ अत्यंत प्राचीन काल के हुगें, प्रासाद, मूर्तियां, सड़कें, नहरें आदि पाए जाते हैं, जिन के निर्माताओं का पता नहीं लगता। अमे- दिक्षण अमेरिका की रिकन पुरातत्त्ववेत्ता इन के निर्माताओं को प्रागैतिहासिक प्रागैतिहासिक एंडियन- एंडियन जाति कहते हैं। पेरू में टिटीकाका झील के निकट सभ्यता इन की सर्व-प्रथम राजधानी तियाहुयानाकों के भग्नावशेष पाए जाते हैं। यहां दरवाओं और दीवालों पर सूर्य और स्वस्तिक की आकृतियां चित्रित पाई गई हैं, जिस से ज्ञात होता है कि ये लोग सूर्य-पूजक थे। वैदिक आर्य प्रधानतः सूर्य-

पूजक थे। सिंधु-उपत्यका-वासियों के प्रधान देव सूर्य ही थे, जैसा कि मि० मैंके ने सिद्ध किया है। इसी प्रकार सुमेरियन सूर्य-पूजक थे। खत्ती सूर्य-पूजक थे और इन के वंशज आज भी काठियावाड़ में सूर्य-पूजक हैं। प्राचीन मिश्र-वासियों की सूर्य-पूजा तो प्रसिद्ध ही है। इन सभी जातियों की सम्यता के चिन्हों में स्वस्तिक की आकृतियां मिली हैं। एंडियन जाति की स्थापत्य-कला से भी यही बात प्रकट होती है कि वे सूर्य-पूजक थे और स्वस्तिक को सौभाग्य-चिन्ह मानते थे। अतः वे भी बहुत कर के भारतीय आर्य थे जो पैसिफ़िक के पश्चात् उस के किनारे स्थित दक्षिण अमेरिका की एंडियन-घाटी में आ वसे थे। इन की स्थापत्य-कला ईस्टर-द्वीप की स्थापत्य-कला से मिलती-जुलती है। ईस्टर-द्वीपों की भाँति यहां भी ऐसी विशाल मूर्तियां प्राप्त हुई हैं, जिन की कला से भारतीयता टपकती है।

इन के कला-कौशल को देख कर आज के पाश्चात्य इंजिनियर दाँतों तले उँगली दवाते हैं। एंडियन पर जो दुर्ग और प्रासाद हैं वे करीव ३० फ़ुट लंबे, १० फ़ुट चौड़े और १॥ फुट मोटे पत्यर के महाकाय टुकड़ों को जोड़ कर बनाए गए हैं। १७००० फ़ुट की ऊँचाई पर ये सहस्रों पापाण-खंड कैसे चढ़ाए गए होंगे यह एक पहेली है। सिचाई के लिए निदयों से नहरें निकाल कर पुलों और सुरंगों द्वारा पार्वत्य-प्रदेशों के पार उन को निकाल कर इन्हों ने ऊसर भूमि को हरा-भरा बनाया। इन की निकाली हुई सड़कों आज की सड़कों के समान हैं। कई स्थानों पर ग्रह-नक्षत्रादि की स्थित देखने के लिए वेधशालाएं बनाई। ये सब ज्यों के त्यों आज तक मौजूद हैं।

इन प्राचीन विदेशी सभ्यता-स्थापकों के विषय में पेरू के प्राचीन निवासी 'इंकाओं' में अनेक कथाएं प्रचलित थीं, जिन को स्पेन के यात्रियों ने लिखा है। इन कथाओं में सर्व-प्रथम प्रलय-कथा आती है, जिस के अंत में नवीन सृष्टि-रचना होती है। फिर सूर्य-देव अपने पुत्र मेंको-कापक को तथा उस की स्त्री मामा-उलो-हुआका को सभ्यता-स्थापन के लिए स्वर्ग से भेजते हैं। यह दंपित टिटीकाका झील के किनारे तिया-हुआनाको और कुजको नगर वसाते हैं। यहां के निवासियों को सभ्य वनाते हैं। उन को ऊन के वस्त्र वुनना और खेती करना सिखलाते हैं। और उन को ईश्वर की सर्वश्रेष्ठता का ज्ञान देते हैं, और जीवनदाता के रूप में सूर्य-पूजा का आदेश देते हैं। कुजको सूर्य-पूजा

१ 'दि इंडस सिविलिजेशन', पृ० ८८

का केंद्र वन जाता है। वहां सोने की दीवालों का मंदिर वनाया जाता है, जिस को स्पेन-निवासियों ने जा कर लूटा था। इस प्रकार एंडियन-जाति के लोगों ने जो भारतीय आर्य थे वहां के मूल-निवासियों को सभ्य वनाया। यही मूल-निवासी पेरू के प्राचीन इंका थे। इंका का अर्थ सूर्य का पुत्र होता है। इन में चातुर्वर्ण्य-व्यवस्था थी। इन का सामाजिक संगठन साम्यवादी ढंग का था। अमेरिकन पुरातत्त्ववेत्ता अब स्वीकार करने लगे हैं कि इन की स्थापत्य-कला सुमेरियन-शैली के समान थी। इंका-लोगों के जो मिट्टी के खिलौने मिले हैं वे मुहेंजोडेरो में प्राप्त खिलौने से बहुत अधिक मिलते हैं। हम एंडियन-शैली में सभ्यता के प्रारंभ का समय ईस्टर-सभ्यता से एक या दो शताब्दी बाद ई० पू० ३००० के क़रीब मान सकते हैं।

पेरू के परचात् आर्य-सभ्यता मेक्सिको पहुँची, परंतु इस से पूर्व वहां दक्षिण-भारतीय द्राविड़ों की सभ्यता जो नाग-द्वीप से वहां पहुँची थी स्थापित हो चुकी थी।

मेक्सिको और मध्य-अमेरिका मेक्सिको के प्राचीन स्तूप दक्षिण-भारतीय मंदिरों के छत्रों से विल्कुल मिलते-जुलते हैं। इन्हों ने वहां नाग-पूजा का प्रचार किया। इस के पश्चात् आर्य वहां पहुंचे, और उन्हों ने नाग-

पूजा को हटा कर सूर्य-पूजा प्रचिलत की। मेक्सिको-बासियों में भी प्रलय-कथा प्रचिलत थी, और उस के पश्चात् वहां सूर्य-पुत्र क्वेत्जाल-को-अतल ने सभ्यता, कृषि और सूर्य-पूजा का प्रचार किया। मेक्सिको में क्रमशः कीचे, टोल्टेक, नाहुआ, अज़टेक और माया-जाति की सभ्यताएं स्थापित हुईं। इन सब की प्रलय की और अन्य कथाएं भारतीय कथाओं से मिलती हुई हैं।

माया-जाति का एक पुराण है जो 'पोपोलवुह' कहलाता है। प्रलय के पश्चात् वेहरिंग के स्थल-मार्ग और पैसिफ़िक के जल-मार्ग द्वारा मायाओं के पूर्वज कीचे किस प्रकार अमे-रिका आए इस का इस में वर्णन है। इस के अतिरिक्त इन की उत्पत्ति-संबंधी कथाएं भी हैं। ऋग्वेद और अवेस्ता की भाँति पोपोलवुह में भी उत्तर-श्रुव के दृश्यों का वर्णन है। और वहुत से साम्य वताए जा सकते हैं; परंतु वह एक लेख की सीमा से वाहर की वात होगी। अतएव प्राचीन मिश्र की सभ्यता की उत्पत्ति पर संक्षेप में दृष्टिपात कर के इस लेख को समाप्त करूँगा।

मिश्र के प्रथम राजा जिस ने वहां सभ्यता स्थापित की थी उस का नाम मेनीथेने

मेनेज लिखा है। सेती-प्रथम की वंशावली में मिश्र की चित्रलिपि में इस का जो नाम लिखा है उस का उच्चारण अंग्रेज पुरातत्त्वज्ञ 'मेना' और जर्मन 'मंज' करते हैं। 'मेना' की अपेक्षा 'मंज' मेनीथो के ग्रीक नाम 'मेनेज' से अधिक मिलता है, इस लिए हम इस को 'मंज' कहेंगे। इस मंज ने ही मिश्र में सभ्यता स्थापित की और वहां का प्रथम राजा तथा वंश-प्रवर्त्तक हुआ। उस ने मिश्र में जो समाज-व्यवस्था स्थापित की वह भारतीय समाज-व्यवस्था के समान थी। मिश्र के राजा और प्रजा कहर सूर्य-पूजक थे, यह प्रसिद्ध ही है। अनेक भारतीय और पाश्चात्य विद्वान मंज और भारत के मनु को एक समझते हैं। यह वात गलत है। वास्तव में मंज भारत का मनु नहीं था परंतु उस का वंशज था।

आज से कुछ वर्ष पूर्व तक मंज को काल्पनिक राजा माना जाता था वयोंकि उस के समय की कोई वस्तु नहीं मिलती थी। कुछ वर्ष पूर्व सर फ़िलन्डर्स पेट्टी को मिश्र के एवि-डोस नामक स्थान में मिश्र के प्राक्-राजवंशीय काल का एक क़ब्रिस्तान मिला। इस में जो मिट्टी के पात्र और पुरातत्त्व-सामग्री मिली हैं, यह मुहेंजोडेरो और चान्हुडेरो में प्राप्त पात्रों और वस्तुओं के समान ही है। इस के अतिरिक्त सर पेट्टी को अनेक लेख ऐसी लिपि में मिले जो मिश्री-चित्राक्षरों की माता सिद्ध हुई है। आश्चर्य की वात है कि यह लिपि सिंघु और सुमेरियन दोनों लिपियों से बहुत-अधिक मिलती हुई है। इस क़बिस्तान में सर पेट्री को एक खाली क़ब्र मिली है, जिस में इस आदिम मिश्री-लिपि में आवनुस की लकड़ी पर खुदे हुए लेख मिले हैं। इन लेखों द्वारा ज्ञात हुआ कि यह मिश्र के प्रथम राजा 'मंज' की समाधि है, इन लेखों में मंज का पूरा नाम 'अहामंज' लिखा हुआ है। वह इन लेखों में अपने को सूर्य-वंशी उक्कुसी कुलोत्पन्न राजा शगुर का पुत्र 'अहामंज' लिखता है। इस से यह भली भाँति सिद्ध होता है कि मंज सूर्य-वंशी इक्ष्वाकु कुलोत्पन्न राजा सगर का पुत्र असमंज था, जिस ने ई० पू० २७१२ में मिश्र में राज्य स्थापित किया और इसी समय से मिश्र के इतिहास का प्रारंभ हुआ। सुमेर-वंशाविषयों में भी उक्कुसि के वंश में राजा शगुर या शरुगिन के वड़े पुत्र का नाम मनिश या मंज मिलता है। इस प्रकार भारत, सुमेर और मिश्र की वंशावितयां एक-सी मिल जाती हैं। सगर या शगुर वह राजा था जिस को पाश्चात्य पुरातत्त्ववेत्ता सर्गन कहते हैं, और जो प्राचीन जगत का सब से वड़ा सम्प्राट् हुआ है। जिनेवा में प्राप्त असुरवानी पाल के पुस्तकालय में असीरियन भाषा में शगुर का

आत्मचरित मिला हैं जो उस के विष्णु आदि पुराणों में विणित चरित्र से विल्कुल मिलता हुआ है। वह अपनी मूल राजधानी का नाम अजुदु लिखता है, जो अजुध्या या अयोध्या से मिलता है। सगर या सर्गन के निप्पुर और किश में जो लेख प्राप्त हुए हैं, उन से पता चलता है कि भारत, पश्चिम एशिया से ले कर मिश्र, उत्तर अफ़रीका और ब्रिटिश-द्वीपों तक उस का साम्प्राज्य था। आयर्लेंड में उस के समय की कुछ वस्तुएं प्राप्त हुई हैं। स्पेन और कार्नवाल की राँगे की प्राचीन खानों में भी ऐसी ही वस्तुएं प्राप्त हुई हैं। सगर की समाधि भी असमंज की समाधि के वाजू में सर पेट्री को एविडोस में प्राप्त हुई हैं। यह प्रागैतिहासिक काल में भारतीय सभ्यता के संसार-प्रसार की कथा का अति संक्षिप्त वर्णन हैं।

### ऋध्यापक सर सर्वपङ्घी राधाकृष्णान्

[ लेखक-शीयुत भोलानाय शर्मा, एम्० ए० ]

( १ )

इस युग में भारतवर्ष की जिन भव्य विभूतियों ने इस को गौरव प्रदान किया है, और अपनी विलक्षण प्रतिभा से भारत की प्राचीन महत्ता की वास्तिविकता को प्रमाणित किया है, उन में अध्यापक राधाकुष्णन् का स्थान वहुत ऊँचा है। उन की प्रतिष्ठा लोकव्यापी है। भारतीय विचारपरंपरा का जितना सजीव, और हृदयस्पर्शी व्याख्यान इन के ग्रंथों में मिलता है, वैसा अन्यत्र दुर्लभ है। पर राधाकुष्णन् ने जिन महान् सत्यों का अपने ग्रंथों में प्रतिपादन किया है वे केवल उन के मानसिक-क्षेत्र की क्रीड़ामात्र की सामग्री नहीं रहे हैं; उन्हों ने अपने ऋषितुल्य सरल जीवन में उन का कियात्मक सिन्नवेश किया है। अतएव न केवल उन के ग्रंथ ही आकर्षक हैं, अपितु उन का जीवन भी अनुकरणीय है। यदि किसी विदेशी को भारतीय दर्शनों के सिद्धांतों का सर्वोच्च विवेचन देखना हो तो उस को अध्यापक राधाकुष्णन् के ग्रंथों से उत्तम साधन उपलब्ध नहीं हो सकता। उन की विद्वता और सच्चित्रता ने आज उन को संसार में प्रथम श्रेणी का दार्शनिक सिद्ध कर दिया है। आक्सफ़ोर्ड विश्वविद्यालय में उन का प्राच्य-जगत के आचार एवं धर्म का प्रथम अध्या-पक नियुक्त होना उन की महत्ता की स्पष्टतम स्वीकृति है।

आंध्र देश में, मद्रास से लगभग ४० मील पश्चिम की ओर, तिरुतणी नामक तीर्थ-स्थान हैं। यहीं सन् १८८६ में ५ सितंबर को अध्यापक राधाकृष्णन् का जन्म हुआ। उन के पूर्वपुरुप किसी समय सर्वपल्ली नामक स्थान में निवास करते थे, अतएव उन के कुल में सर्वपल्ली शब्द प्रत्येक पुरुप के नाम का पूर्वाश वन गया है। इन के पिता मध्य-स्थिति के साधारण ब्राह्मण गृहस्थ थे, तथा स्थानीय जमींदार के यहां तहसीलदारी कर के अपनी जीविका चलाते थे। यद्यपि उन के माता-पिता अधिकांश दक्षिणी ब्राह्मणों के समान धार्मिक कट्टरता के पक्षपाती थे, तथापि अध्यापक राधाकृष्णन् की प्रायः सारी शिक्षा ईसाई शिक्षणा-

लयों में ही हुई। अध्यापक राधाकृष्णन् के प्रारंभिक विद्यार्थी-जीवन में कोई विशेषता नहीं लिखत होती थी। उस समय उन के स्वभाव में समिधक चांचल्य और औद्धत्य अवश्य था, जिस के कारण माता-पिता एवं शिक्षकों का अनुशासन उन्हें अखरता ही रहता था। जव आप ने इंट्रेंस परीक्षा प्रथम श्रेणी में पास कर के एफ़० ए० कक्षा की पढ़ाई वेलोर के अमेरिकन मिशन कालेज में प्रारंभ की तव वहां के प्रिसिपल का ध्यान इन की प्रतिभा की ओर आकृष्ट हुआ, और उन्हों ने इन की ओर अधिक ध्यान देना प्रारंभ कर दिया। एफ़० ए० परीक्षा भी इन्हों ने प्रथम श्रेणी में पास की और इस के उपरांत यह मद्रास के किश्चियन कालेज में भर्त्ती हुए और १६०७ में वी० ए० तथा १६०६ में एम्० ए० परीक्षाएं पास कीं। वी० ए० परीक्षा में आप सर्वप्रथम रहे और एम्० ए० में अपने विषय— दर्शनशास्त्र—में केवल आप ही परीक्षोत्तीणं हुए।

ईसाई शिक्षणालयों में धार्मिक शिक्षा अनिवार्य है। वाइविल का नित्यपाठ और ईसाई-धर्म की श्रेप्टता पर प्रवचन इस शिक्षा के मुख्य अंग हैं। राधाकृष्णन् ने यह शिक्षा १२ वर्ष से अधिक प्राप्त की। उन दिनों स्वामी विवेकानंद वेदांत का प्रचार कर रहे थे। अमेरिका की अन्यंत सफल यात्रा से लीट कर उन्हों ने भारतवर्ष में भी प्रचार किया। उन के ग्रंथों और व्याख्यानों की सर्वत्र धूम मची हुई थी। इधर कालेज में वर्षों से ईसाई-धर्म की श्रेप्ठता के व्याख्यान सुनते-सुनते राधाकृण्णन् का चित्त इधर से ऊव-सा उठा था; उधर स्वामी विवेकानंद की प्रतिभा का प्रभाव पड़ा। इस का फल यह हुआ कि यद्यपि पाठचक्रम में कहीं भारतीय दर्शन-शास्त्र का जिक्र न था, तथापि राधाकृष्णन् ने वेदांत का अध्ययन प्रारंभ कर दिया और एम्० ए० परीक्षा में जो एक थीसिस लिखना होता था उस का विषय इन्हों ने 'दि इथिक्स अब् वेदांत' रक्खा। १६०६ में राधाकृष्णन् का विद्यार्थी-जीवन समाप्त हो गया।

एम्० ए० पास करते ही राघाकृष्णन् को मद्रास के प्रेसीडेंसी कालेज में दर्शन-शास्त्र के सहायक अध्यापक का स्थान मिल गया और यह प्रांतीय शिक्षा-विभाग के निचले ग्रेड में रक्खे गए। एक वर्ष अध्यापन करने के उपरांत यह ट्रेनिंग कालेज में शिक्षण-कला का अध्ययन करने के लिए भेज दिए गए। १६११ में यह अपने पुराने पद पर स्थायी रूप से नियुक्त कर दिए गए। पाँच वर्ष के उपरांत इन्हें मुख्या-ध्यापक के एद पर नियुक्त कर दिया गया और ग्रड भी वढ़ा दिया गया। मद्रास कालेज

में अध्यापन-कार्य करते हुए आप ने दो ग्रंथ भी लिखे। एक का नाम 'दि एसेंशल्स अव् साइकालोजी' (मनोविज्ञान के सारतत्त्व) और दूसरे का 'दि फ़िलासोफ़ी अव् रवींद्रनाय टैगोर' (रवींद्रनाय ठाकुर के दार्शनिक विचार) है। इन ग्रंथों का विवरण आगे यथास्थान दिया जायगा। राघाकृष्णन् की विद्वत्ता एवं अध्यापन-कुशलता की ख्याति दिन-प्रतिदिन बढ़ती जाती थी, जिस से प्रभावित हो कर मैसूर विश्वविद्यालय के अधिकारियों ने सन् १६१८ में मद्रास की सरकार से इन की सेवाओं को माँग लिया। अतएव यह पाँच वर्षे के लिए मैसूर विश्वविद्यालय में दर्शनशास्त्र के मुख्य अध्यापक नियुक्त हो गए। विद्यार्थी-जीवन के अंतिम दिनों में जो उन की रुचि भारतीय दर्शनशास्त्र के अध्ययन की ओर झुक गई थी, वह मैसूर में आ कर संभवतया म० म० श्रीनिवासा-चार्य और प्रो॰ हिरिअण्णा इत्यादि सज्जनों के संपर्क से और भी गहरी हो गई। म० म० श्रीनिवासाचार्य जी के हाल ही में प्रकाशित हुए 'दर्शनोदय' नामक ग्रंथ की भूमिका में रावाकृष्णन् ने लिखा है कि आचार्य महोदय के पास उन्हों ने विशिष्टाद्वैत तत्त्व का अध्ययन किया था। इस प्रकार मैसूर में राधाकृष्णन् भारतीय एवं पाश्चात्य दर्शनों से भली भाँति परिचित हो गए। यहीं रहते हुए इन्हों ने सर्वप्रयम विशुद्ध दार्शनिक ग्रंथ 'दि रेन अन् रेलिजन इन कंटेंपोरेरी फ़िलासफ़ी' (आधुनिक दर्शनों में धर्म का आधिपत्य) का प्रणयन किया। मैसूर विश्वविद्यालय में नियुक्त होने के दो वर्ष उपरांत सरकार ने इन्हें शिक्षा विषयक सर्वोच्च ग्रेड दे दिया।

सन् १६२० में सर ब्रजेंद्रनाथ सील के मैसूर विश्वविद्यालय के वाइस-चांसलर नियुक्त हो जाने पर कलकत्ता विश्वविद्यालय में सम्राट् पंचम जार्ज के नाम से निर्दिष्ट दर्शनशास्त्र के अध्यापक का स्थान रिक्त हो गया। उस समय सर आशुतोष मुखोपाध्याय कलकत्ता विश्वविद्यालय के वाइस-चांसलर थे और वे राधाकृष्णन् की प्रतिभा से परिचित थे। कहा जाता है कि उन्हों ने एक उभयनिष्ठ मित्र के द्वारा अध्यापक राधाकृष्णन् को यह विश्वास दिला कर उपरोक्त पद के लिए आवेदन-पत्र भेजने को प्रेरित करवाया कि वह पद उन्हीं को दिया जायगा। फलतः सन् १६२० में राधाकृष्णन् कलकत्ता विश्वविद्यालय में लगभग ३२ वर्ष की अवस्था में दर्शनशास्त्र के मुख्याध्यापक नियुक्त हो गए। इन के 'इंडियन फिलासफ़ी' (भारतीय दर्शन) नामक सुविशाल ग्रंथ का प्रथम भाग १६२३ में प्रकाशित हुआ, और पाश्चात्य में विशेय-रूप से प्रतिष्ठित हुआ। १६२६ में केंब्रिज

में ब्रिटिश साम्राज्य के समस्त विश्वविद्यालयों की कांग्रेस होना निश्चय हुआ, तव कलकत्ता विश्वविद्यालय ने आप को अपना प्रतिनिधि वना कर इंग्लैंड भेजा। इस अवसर पर अनेक संस्थाओं ने इन को व्याख्यान देने के लिए निमंत्रित किया। इन में सब से विशिष्ट आक्स-फ़ोर्ड विश्वविद्यालय का निमंत्रण था जिस में इन से अप्टन ट्रस्ट के लिए व्याख्यान देने की प्रार्थना की गई थी। यह व्याख्यान मांचेस्टर कालेज में दिए गए थे। जिन दिनों में इन व्याख्यानों की आयोजना की गई थी उन दिनों वहां नाविक दौड़ का सप्ताह था जो आक्स-फ़ोर्ड में एट्सवीक कहलाता है। इस सप्ताह में विद्यार्थी और अध्यापक सभी नौ-प्रतिस्पर्धा देखने के लिए नदी तट पर जा डटते हैं और अच्छे से अच्छे व्याख्यानदाता को भी दीवारों को ही व्याख्यान सुनाना पड़ता है। पर राधाकुष्णन् के व्याख्यानों में कुछ ऐसा आकर्षण हैं कि मांचेस्टर कालेज का हाल श्रोताओं से खचाखच भर गया। अंतिम व्याख्यान की समाप्ति पर मांचेस्टर कालेज के प्रिंसिपल जैक्स साहव ने जो धन्यवादात्मक शब्द कहे उन में उन्हों ने वतलाया कि आप के व्याख्यान इतने महत्त्वपूर्ण थे कि जिन लोगों ने नाविक दौड़ के तमाशे से आकर्षित न हो कर इन व्याख्यानों को सुनना पसंद किया वे ही अधिक नफ़ें में रहे। वे स्वयं इतने प्रभावित हुए कि व्याख्यानों को सुनते हुए अनेक बार उन की हिंदू हो जाने की रुचि हुई। यह व्याख्यान 'हिंदू व्यू अव् लाइफ़्' (हिंदू जीवन-दृष्टि) नाम से पुस्तकाकार प्रकाशित हो चुके हैं। केंब्रिज विश्वविद्यालय में मॉरल साइंस क्लव में इन्हों ने 'नैडले और शंकर' पर एक प्रभावशाली व्याख्यान दिया, जब विश्वविद्यालय के दर्शन-शास्त्र, तर्कशास्त्र इत्यादि के आचार्य और विद्यार्थी उपस्थित थे।

इंग्लैंड से अध्यापक रावाकृष्णन् कलकत्ता यूनिवर्सिटी के प्रतिनिधिस्वरूप अम-रीका में हार्वर्ड यूनिवर्सिटी में होने वाले अंतर्राष्ट्रीय छठे दार्शनिक सम्मेलन में भाग लेने के लिए गए और वहां भी इन्हों ने वड़ा प्रभाव उत्पन्न किया। विना लेख के अथवा लिखित संकेतों के आप की अजस्न वाग्धारा ने सब श्रोताओं को मंत्र-मुग्ध कर दिया। अत्यंत स्पष्ट, प्रांजल एवं मर्मस्पर्शी शब्दों में आप ने आधुनिक जगत की संस्थाओं की, विशेष कर विज्ञान की समालोचना प्रस्तुत की, तथा पाश्चात्य-दर्शन में नव्यन्याय के सदृश बढ़ती हुई जटिल पारिभाषिक शब्दावली की उपहासास्पदता को प्रदिश्तित करते हुए, दर्शन-शास्त्रियों को अनुपयुक्त विचार-प्रणाली का परित्याग कर मनुष्य जाति की प्रस्तुत समस्याओं की और अग्रसर होने का उपदेश दिया। इस के अतिरिक्त इन्हों ने शिकागो विश्व- विद्यालय में हैंस्कल ट्रस्ट के लिए भी व्याख्यान दिए। इस प्रकार वर्पात में अटलां-टिक के दोनों तटों को भारत की कीर्ति-मुद्रा से मुद्रित कर के यह कलकत्ता लीट आए।

सन् १६२७ में इन के 'भारतीय दर्शन' नामक विशालकाय ग्रंथ का दूसरा भाग प्रकाशित हुआ। लगभग इसी समय डाक्टर ऐस्टलिन कार्पेटर के अवकाश ग्रहण कर लेने पर मांचेस्टर कालेज में तुलनात्मक धर्मशास्त्र के प्रोफ़ेसर का स्थान रिक्त हुआ। लार्ड हाल्डेन ने अपने प्रभाव से यह पद अध्यापक राधाकृष्णन् के लिए सुरक्षित करवाने का उद्योग किया। यह पद आप को स्थायी रून से दिया गयाथा, पर भारतवर्ष में ही अनेक प्रकार के कार्यों की पूर्ति में व्यस्त रहने के कारण इन्हों ने इसे अस्थायी रूप में ही स्वीकार किया। सन् १६२६ में ही इन्हें अपने स्थान पर पहुँच जाना चाहिए था पर कार्य-भारवश आप १६२६ में इंग्लैंड जा सके। एक वर्ष तक वह स्थान आप के लिए रिक्त रक्खा गया। इसी बीच में नवजात आंध्र विश्वविद्यालय ने अपने द्वितीय कन्वोकेशन में इन्हें सम्मानार्थ डी० लिट्० उपाधि दी। आंध्रदेश को राधाकृष्णन् की जन्मभूमि होने का अभिमान होना उचित ही है।

इस वार भी अध्यापक राघाकृष्णन् को अनेक संस्थाओं से व्याख्यान देने के लिए निमंत्रण मिले जिन में से सब से अधिक महत्त्वपूर्ण निमंत्रण हिवर्ट ट्रस्ट की ओर से था। हिवर्ट ट्रस्ट के व्याख्यान विश्वविश्रुत व्यक्तियों द्वारा दिए जाते हैं। राघाकृष्णन् प्रथम भारतीय हैं जिन को यह सम्मान मिला। इस के उपरांत विश्वकि रवींद्रनाथ ठाकुर को भी उनत ट्रस्ट ने निमंत्रित किया। राघाकृष्णन् ने इस ट्रस्ट के तत्त्वावधान में ४ व्याख्यान मांचेस्टर विश्वविद्यालय में, और चार लंदन विश्वविद्यालय में, कुल मिला कर आठ व्याख्यान दिए। मांचेस्टर के व्याख्यानों के अंत में प्रोफ़ेसर वीस ने इन को धन्यवाद देते हुए कहा "हम भूत-काल में संस्कृति, दर्शनज्ञान, और धर्म के लिए पूर्व के ही ऋणी रहे हैं। आज हम को एक प्रमुख प्राच्य दार्शनिक के चरणों में बैठने का सीभाग्य प्राप्त हुआ है, और उन के शब्दों और विचारों से हम ने शांति और सांत्वना प्राप्त की है।" लंदन विश्वविद्यालय में भी राधाकृष्णन् के व्याख्यानों की वड़ी प्रशंसा हुई। जिस व्याख्यानभवन में यह व्याख्यान हुए थे उस में तिल भर स्थान भी शेप नहीं रहा था। श्रोताओं में ऐसे मनुष्यों की संख्या भी पर्याप्त थी जो दिन भर के परिश्रम से चूर होते हुए भी व्याख्यान-दाता के संदेश को सुनने और उस के व्यक्तित्व से प्रभावित होने के लिए अपने विश्राम

की मुखद गोद को छोड़ कर उपस्थित होते थे। इन व्याख्यानों के अंत में सर कॉलिन्स ने प्रो॰ राधाकृष्णन् को संवोधन कर के कहा "श्रीमन्, मुझे अभिलाषा होती है कि जब अब से चालीस वर्ष पूर्व में लंदन विश्वविद्यालय में दर्शनशास्त्र का विद्यार्थी था, तव मुझे आप जैसा गुरु प्राप्त हुआ होता।" उपरोक्त आठों व्याख्यान कुछ अन्य व्याख्यानों के सहित 'एन आइडलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' (आध्यात्मिक दर्शन) के नाम से पुस्तकाकार प्रकाशित हो चुके हैं। उपरोक्त ट्रस्ट के अतिरिक्त जोवेट व्याख्यान-निधि के ट्रस्टियों ने भी इन्हें व्याख्यान देने के लिए निमंत्रित किया। इस ट्रस्ट के लिए आप ने 'ईस्ट एंड वेस्ट इन रेलिजन' (धर्म में पूर्व तथा पश्चिम) विषय पर व्याख्यान दिया। यह भी उपरोक्त नाम से पुस्तक-रूप में प्रकाशित हो चुका है। कहने हैं कि केंब्रिज में राधाकृष्णन् के व्याख्यान को सुन कर एक वृद्ध ईसाई-महिला ने अपने पास वैठे मित्र से कहा कि "आज मुझे लज्जा आती हैं कि हम भारतवर्ष में ईसाई-धर्म का प्रचार करने के लिए मिशनरियों को भेजते हैं।"

इन व्याख्यानों के अतिरिक्त राधाकृष्णन् ने एक वर्ष तक आक्सफ़ोर्ड में मांचेस्टर कालेज में अध्यापन-कार्य भी किया, क्योंकि इसी के लिए वह इंग्लैंड गए थे। अध्यापक के रूप में जिस किसी का भी आप से संपर्क हुआ वही आप की शिष्टता, अगाध विद्वत्ता और जीवन की सात्विकता से प्रभावित हुए विना न रहा। कालेज के मुख्याधिष्ठाता प्रिंसिपल जैक्स ने इन की विदा के समय कहा था कि "मैं यह आशा प्रकट करने का साहस करता हूँ कि हम की भविष्य में भी आप के संभाषण सूनने का अवसर प्राप्त होगा।"

एक वर्ष आक्सफ़ोर्ड में व्यतीत कर यह १६३० के मध्य में कलकत्ता लौट आए। इसी समय के लगभग कलकत्ता विश्वविद्यालय में इन की नियुक्ति के पाँच वर्ष पूरे हो गए। इन की नियुक्ति पाँच वर्ष के ही लिए हुई थी। पर पाँच वर्ष के अंत में कलकत्ता विश्वविद्यालय के अधिकारी इन के कार्य से ऐसे प्रसन्न हुए, कि उन्हों ने इन की नियुक्ति जीवन भर के लिए स्वीकार की। यह घटना कलकत्ता विश्वविद्यालय के इतिहास में अपने ढंग की पहली ही थी। महामना मालवीय जी के उद्योग से जब बनारस में अखिल एशिया की शिक्षा-कान्फ़रेन्स हुई तो उस का सभापति-पद भी इन को ही मिला। भारत-सरकार ने इन्हें राष्ट्र-संघ की वौद्धिक सहयोग समिति के लिए भारतवर्ष का प्रतिनिधि नियुक्त किया। सन् १६३१ में सरकार ने इन्हें 'नाइट' का पद प्रदान किया। आंध्र देश ने आंध्र विश्वविद्यालय के वाइस-चांसलर के निर्वाचन के समय इन्हें उक्त पद से सम्मानित किया। भारत की केंद्रीय सरकार

ने इन्हें अपने शिक्षावोर्ड में भी सदस्य वनाया है, और आप देश-भाषा-विभाग के अध्यक्ष हैं। हिंदी-भाषा वोलने वालों को यह जान कर हर्ष होगा कि राधाकृष्णन् हिंदी को सार्व-देशिक भाषा बनाने के पक्ष में हैं, और दक्षिण में हिंदी-प्रचार-कार्य से इन की पूर्ण सहानुभूति हैं। आंध्र-विश्वविद्यालय के कार्य का संचालन इन्हों ने जिस दक्षता के साथ किया है, उस से स्पष्ट हैं कि यह केवल शाब्दिक ज्ञान-सम्पन्न ही नहीं हैं, प्रत्युत कार्यक्षेत्र में भी पूर्ण सफलता प्राप्त करने की समता रखते हैं। अब आक्सफ़ोर्ड विश्वविद्यालय में प्राच्य आचार-शास्त्र एवं धर्म के प्रोफ़ेसर के पद पर इन की नियुक्ति हुई है।

पिछले पाँच वपों में भारतवर्ष में भी इन्हों ने अनेक व्याख्यान दिए हैं। इन में कुछ का संग्रह 'फ़ीडम एंड कल्चर' (स्वतंत्रता और संस्कृति) के नाम से प्रकाशित हो गया हैं। इस के पूर्व अध्यापक राघाकृष्णन् की स्फुट रचनाओं एवं व्याख्यानों का संग्रह 'हार्ट अव् हिंदुस्तान' (हिंदुस्तान का हृदय) प्रकाशित हुआ था। 'कल्कि' और 'दि रेलिजन वी नीड' नामक इन की दो और पुस्तकें इंग्लैंड में प्रकाशित हो चुकी हैं। इन के अतिरिक्त और कई भाषण इन के इस देश में तथा इंग्लैंड में हो चुके हैं जो पुस्तक-रूप में नहीं आए हैं।

## ( ? )

अध्यापक रावाकृष्णन् के व्यक्तित्व की रूप-रेखा उपस्थित करना भी आवश्यक है। श्रीमती राघाकृष्णन् के साक्ष्य के आधार पर यह वतलाया गया है कि विद्यार्थी-जीवन में तथा प्रारंभिक अध्यापक-जीवन में राघाकृष्णन् में पर्याप्त निरंकुशता विद्यमान थी, पर धीरे-धीरे उन की साधना ने उन के रोषीले स्वभाव पर विजय पाई। अब तो अध्यापक राधाकृष्णन् सरलता और सीम्यता की प्रतिमा हैं। सुसंस्कृत जनता एवं सरकार दोनों ही इन्हें सम्मान की दृष्टि से देखती हैं, फिर भी अभिमान इन्हें छू भी नहीं गया है। कोई भी मनुष्य इन के संपर्क में क्यों न आए यह उस को महत्त्व-जित दूरता का अनुभव नहीं होने देते। यह कई बार यूरोप गए हैं पर कहा जाता है कि वहां के जीवन से यह संतुष्ट नहीं हैं। इस बार भी जो इन्हों ने स्पाल्डिंग प्रोफ़ेसरिशप स्वीकार की वह वहुत दिनों तक सोच विचार कर की है। इन के लिए आक्सफ़ोर्ड का प्रमुख आकर्षण वहां का वीद्धिक वातावरण तथा अध्ययन और अध्यापन-संबंधी सुविधाएं हैं, जो भारत-

वर्ष में अप्राप्य हैं। यह कहा जाता है कि आंध्र विश्वविद्यालय के वाइस-चांसलर पद पर रहते हुए अंतिम वर्ष में मद्रास की सरकार ने इन्हें शिक्षा-विभाग का डाइरेक्टर बनाना चाहा था। इसी समय आक्सफ़ोर्ड विश्वविद्यालय का भी प्रस्ताव मिला। वेतन और प्रभाव स्पष्टतया ही डाइरेक्टर होने में अधिक था; परंतु जिस जीवन का वरण उन्हों ने किया वह उन के स्वभाव के उपयुक्त ही हैं।

राघाकुष्णन् का जीवन एक मनीपी का जीवन है। अध्ययन, अध्यापन और मनन इन के जीवन का सतत व्यापार है। यद्यपि वह दर्शन-शास्त्र के विशेषज्ञ हैं तथापि गणित एवं विज्ञान की कुछ शाखाओं को छोड़ कर प्रायः कोई भी विषय ऐसा नहीं है कि जिस में इन की गति न हो, विशेष कर आप का साहित्य का ज्ञान तो संभवतया इतना ही विस्तृत और गंभीर है जितना दर्शन-शास्त्र का।

अध्यापक राधाकृष्णन् के जीवन में एक वात ऐसी है जिस की व्याख्या नहीं की जा सकती। यदि आप को कहीं उन से भेंट हो तो आप देखेंगे कि उन का शरीर कुश है, लंबाई सामान्य से तिनक अधिक है, शिर पर पगड़ी है, आँखों पर चश्मा। यदि पगड़ी उतार कर रख दी जाय तो लंबे वाल इस प्रकार विखर जायंगे जैसे कि अध्यापक आइंस्टाइन के शिर के वाल विखरे रहते हैं। मुख और कान आवश्यकता से कुछ अधिक लंबे हैं। अनावश्यक मांसलता का शरीर में नितांत अभाव है। चश्मे के पीछे दो बड़े-बड़े नेत्र हैं और उन के पीछे एक ऐसा मस्तिष्क है जिस के सहारे वह नेत्र आप को आरपार देख सकते हैं। व्याख्यान देते समय वह प्राय: तिनक आगे को झुक जाते हैं। पर आप को उन के शरीर को देख कर उन की अटूट कार्यक्षमता और अपार स्फूर्ति का आभास नहीं मिल सकता। उन की आश्चर्यमयी कार्यक्षमता का पता तो आप उन्हें कार्य में जुटा हुआ देख कर ही कर सकते हैं। यूनीर्वासटी की कार्यकारिणी समिति के सामने उपस्थित लंबे से लंबे कार्यक्रम आप शीघातिशीघ समाप्त कर देते थे। अमेरिका-यात्रा में आप को प्रति दिन व्याख्यान देने पड़ते थे और रात्रि में यात्रा करनी पड़ती थी, जिस के दोनों छोरों पर व्याख्यानों के लिए तैयार रहना पड़ता था। साथ ही साथ अध्ययन का कम निरंतर चलता रहता था। इसी कारण कुछ आदमी रावाकृष्णन पर जल्दवाजी का दोपारोपण करते हैं, पर वास्तव में वात यह है कि राधाकृष्णन् की वृद्धि इतनी निर्मल और सुव्यवस्थित है कि उन के सामने कैसी भी समस्या क्यों न उपस्थित हो उस के निर्णय तक पहुंचने में उन को

विलंब नहीं लगता। उपरोक्त गुणों के अतिरिक्त अध्यापक राघाकृष्णन् में एक गुण अन्य व्यक्तियों के चरित्र और भावों को एक दम जान लेने का है। कहा तो यहां तक जाता है कि यदि आप राधाकृष्णन् से वातचीत करते हुए कोई कथन प्रारंभ करें तो आप के वाक्य पूरा करने के पूर्व ही आप के विचारों को आप से अच्छी तरह आप से पहले ही वह आप को सुना देंगे। ऐसा होने से कभी-कभी वातचीत करने वाले को इन में शिष्टता का अभाव प्रतीत होने लगता है पर वास्तव में वात ऐसी नहीं है। राघाकृष्णन् की निर्मल त्वरितगिन बुद्धि आप के विचारों में प्रविष्ट हो कर वीच में ही आप की सहायता को दौड़ पड़ती है।

पुस्तकाध्ययन को इन के जीवन का मुख्य व्यसन कहिए, चाहे व्यवसाय कहिए। किसी प्रकार के खेल-तमाशों का शीक़ इन्हें प्रायः नहीं के वरावर है। इन के मन वहलाने का क्षेत्र इन के परिवार का स्नेहमय वातावरण है। राघाकृष्णन् की चार पुत्रियां और एक पुत्र है।

यद्यपि इन का जन्म कट्टर दक्षिणी ब्राह्मण-कुल में हुआ है पर इन की शिक्षा-दीक्षा के कारण इन के विचार अत्यंत उदार हैं। भारतवर्ष की वर्तमान परिस्थित का इन्हों ने अत्यंत गम्भीरता के साथ अध्ययन किया है, एवं तिह्ययक अपने विचारों को अत्यंत निर्भीकता के साथ प्रदर्शित किया है। उन के व्याख्यानों एवं ग्रंथों के पढ़ने से पता चलता है कि उन की नीति "शत्रोरिष गुणाः वाच्याः दोपाः वाच्याः गुरोरिष" रही है। राजनीति, समाजनीति एवं भारतीय संस्कृति इन तीनों का जितना ज्ञान राधाकुष्णन् को है इतना हमारे प्रथम श्रेणी के राजनैतिक नेताओं में वहुत कम को होगा। भारतवर्ष की वर्त्तमान दुर्दशा से उन का हृदय पीड़ित है, अतएव अपने समावर्तन व्याख्यानों एवं 'इंडियन फिलासफ़ी' नामक ग्रंथ के अंत में उन्हों ने सरकार की भी स्पष्ट शब्दों में आलोचना की है। अस्पृश्यता जसी घृणित प्रथा का घोर विरोध किया है। राजनीति का उद्दिग्नतामय क्षेत्र उन के स्वभाव से मेल नहीं खाता अन्यथा इस में संदेह नहीं कि यदि अध्यापक राघाकुष्णन् राजनीति-क्षेत्र में प्रवेश करें तो वह ऐसा कार्यक्रम देश के समक्ष अवश्य रख सकते हैं जो भारत की आत्मा के अनुकूल एवं भारत की समस्याओं के लिए उपयुक्त हो सकता है। पर आप के स्वभाव को दृष्टि में रखते हुए ऐसा होने की संभावना वहत कम है।

( ३ )

अध्यापन-कार्य के साथ ही राधाकृष्णन् ने ग्रंथ-प्रणयन कार्य भी प्रारंभ किया। उन की वहु-प्रसू लेखनी ने अब तक अनेक ग्रंथों की रचना की है।

'दि एसेंशल्स अव् साइकालोजी' (मनोविज्ञान का सार) राधाकृष्णन् की प्रथम पुस्तक है। इस में मनोविज्ञान के सारभूत तत्त्वों का अत्यंत सरल और संक्षेप वर्णन उपस्थित किया गया है। लैंग जेम्स के अनुभावों को भावों के प्रेरक माननेवाले सिद्धांत का विवेचन विशेप द्रष्टच्य है। इस ग्रंथ की उपयोगिता निर्विवाद है। आक्सफ़ोर्ड यूनीविसिटी प्रेस द्वारा इस का प्रकाशित होना भी इस की सारवत्ता का प्रमाण है। यदि किसी को मनोविज्ञान के मूलतत्त्वों का ज्ञान थोड़े समय में प्राप्त करने की इच्छा हो तो इस से अधिक सरल दूसरी पुस्तक उपलब्ध नहीं हो सकती।

'रवींद्रनाथ ठाकुर के दार्शनिक विचार' (फ़िलासफी अव् रवींद्रनाथ टैगोर) की रचना अध्यापक राधाकृष्णन् ने मद्रास के प्रेसीडेंसी कालेज में अध्यापन-कार्य करते हुए की। इस के प्रारंग में उन्हों ने उन पाश्चात्य पंडितों के मतों का सप्रमाण खंडन किया है, जो रवींद्रनाथ ठाकुर के विचारों को ईसाई-धर्म से प्रभावित हुआ सिद्ध करने का प्रयत्न करते हैं। ग्रंथ के शेप भाग में इन्हों ने रवींद्रनाथ के विचारों की सारवत्ता, उन की साधना की अव्यर्थता तथा उन के मनन की वर्तमान जगत की समस्याओं के प्रति उपयोगिता का प्रति-पादन किया है। तथा अपने प्रत्येक कथन को विश्व-कि की रचनाओं के उद्धरणों से सम्पित किया है। इस ग्रंथ की एक कमी कही जा सकती है। यह ग्रंथ विश्व-कि के अंग्रेज़ी में अनुवादित ग्रंथों के आधार पर रचा गया है, जो कि उन की समग्र रचनाओं का एक अंग्र मात्र है। राधाकृष्णन् स्वयं अत्यंत कित्वत्वमय हृदय से संपन्न हैं। इसी कारण वह विश्व-कि के विचारों को इतनी अच्छी तरह से विवृत करने में सफल हुए हैं।

मैसूर विश्वविद्यालय में अध्यापक रहते हुए राघाकृष्णन् ने अपने प्रथम विशुद्ध दार्शनिक ग्रंथ का प्रणयन किया। इस का नाम 'रेन अब् रेलिजन इन कंटेंपोरेरी फ़िलासफ़ी' (वर्तमान दार्शनिक मनन में धर्म का साम्राज्य) है। पाश्चात्य देशों के विद्वानों को अपनी विशुद्ध विवेकपरता का अत्यंत अभिमान है। प्रायः दर्शन-शास्त्र के जितने भी इतिहास यूरोपीय भाषाओं में लिखे गए हैं सभी में पूर्व के दर्शन-ज्ञान का तिरस्कारात्मक परिहार किया गया है, क्योंकि यूरोप के पंडितमानी विद्वानों की सम्मति में प्राच्य देशों में दर्शन-शास्त्र अपने को कभी धर्म एवं पौराणिकता से मुक्त नहीं कर सका। उस ने कभी केवल विवेक-पय का ग्रहण नहीं किया। यूवरवैक्, विंडलवांट, वेवर, लियोंरोविन इत्यादि सव की सम्मति इसी प्रकार की है। पाश्चात्य पंडितों के ऐसे विचारों का कारण यह था कि भारतीय विचारों से उन का परिचय इस देश में ईसाई-धर्म का प्रचार करने वाले मिशनरी लोगों की रचना से हुआ था। भारतीय विद्वानों ने यद्यपि अंग्रेज़ी भाषा में भारतीय दर्शनों के उदात्त तत्त्वों को व्यक्त करने का प्रयत्न अवश्य किया था पर यह प्रयत्न केवल आत्म-रक्षण का प्रयत्न था, आक्रमणात्मक न था। अध्यापक राघाकृष्णन् ने ही सब से पहले आक्रमणात्मक स्थिति को ग्रहण किया और इन पंडितमानी दार्शनिकों की तोपों का मुख स्वयं उन के घर की ओर मोड़ दिया। इस प्रकार का प्रयत्न रावाकृष्णन् के पूर्व नहीं हुआ था। इस ग्रंथ की भूमिका में अध्यापक राधाकृष्णन् ने यह वतलाया है कि यदि दार्शनिक लोग केवल विवेक का नेतृत्व ग्रहण कर के अपने मार्ग पर अग्रसर हों तो निश्चय ही वह आव्यात्मिक केवला-द्वैत पर पहुंचेंगे। आधुनिक काल के यूरोपीय दार्शनिकों के अपने रास्ते से बहकने का कारण दार्शनिकता के क्षेत्र में धर्म का साम्राज्य है। इस ग्रंथ में यूरोपीय दर्शन के आधुनिक नेताओं की विचार-धाराओं का अवगाहन कर के राधाकुष्णन ने वतलाया है कि यह लोग जब तक शृद्ध-विवेक का पक्ष ग्रहण करते हैं, उन की धारा की दिशा आध्यात्मिक अद्वैतवाद की ओर रहती है, पर आध्यात्मिक अद्वैतवाद इन लोगों के स्वीकृत धार्मिक सिद्धांतों के विपरीत है, अतएव वह शुद्ध-विवेक का पथ छोड़ कर पथ-भ्रष्ट हो जाते हैं। लाइविनट्स्, जेम्स वार्ड, वर्गसां, विलियम जेम्स, रूडल्फ आयकन, वर्ट्राड रसल, शिलर वाल्फ़ोर, रैशडल इत्यादि प्रमख दार्शनिकों के विचारों का विवेचन इस ग्रंथ में किया गया है। जर्मनी से ले कर अमे-रिका तक कोई ऐसा प्रमुख दार्शनिक नहीं है जो राघाकृष्णन् की आलोचना का विषय न वना हो। हां, जान डच्वी, जार्ज संतयाना, और फ़्रेडरिक नीट्शे अवश्य छूट गए हैं, जो नहीं छटने चाहिए थे। सब से लंबी विवेचना वर्गसां के सिद्धांतों की की गई है, क्योंकि वर्गसां आधुनिक युरोपीय दार्शनिकों में सर्वश्रेष्ठ माने जाते हैं। इस ग्रंथ के अंत में संपूर्ण यूरोपियन विचार-घारा के मंथन के उपरांत एक अध्याय उपनिपदों के दृष्टिकोण पर भी लिखा गया है। इस के कुछ अंश तो १९१६ से ले कर १९१९ तक प्रसिद्ध दार्शनिक पत्रों में प्रकाशित हो चुके थे। अताएव यह ग्रंथ अध्यापक राधाकृष्णन् की २८ से ले कर ३२ वर्ष की अवस्था

तक की रचना है। पर इस की विचार-प्रौढ़ता, मनन-गांभीर्य, तथा शैली की मनोरमता आश्चर्यचिकत करने वाली हैं। आलोचकों ने राधाकृष्णन् की आलोचना से अवश्य ही असम्मित प्रकट की है पर उन्हों ने उक्त दार्शनिकों के सिद्धांतों का जो विवरण उपस्थित किया है, उस की प्रामाणिकता के विपय में किसी को कोई आपित्त नहीं हुई है। अतएव विवरणात्मक दृष्टि से यह ग्रंथ आधुनिक यूरोपीय दर्शन का ज्ञान प्राप्त करने का उत्तम साधन है। अनेक यूरोपीय विश्वविद्यालयों ने इस ग्रंथ को दर्शनशास्त्र के विद्यार्थियों के लिए पाठच-पुस्तकों की सूची में सम्मिलत किया है। इस के प्रकाशन के उपरांत दर्शनशास्त्र के क्षेत्र में अध्यापक राधाकृष्णन् की महत्ता में किसी को संदेह नहीं रहा।

इस ग्रंथ के उपर्युक्त विवरण से यह भ्रम उत्पन्न हो सकता है कि राघाकृष्णन् धार्मिक प्रवृत्ति के विरोधी हैं। पर यह घारणा ठीक नहीं है क्योंकि, राधाकृष्णन् स्वयं अत्यंत गंभीर, धार्मिक-भावना-संपन्न व्यक्ति हैं। इस के अतिरिक्त उन्हों ने अनेक ऐसे ग्रंथों की रचना की है जो धार्मिक प्रवृत्ति की उच्चतम समर्थंक युक्तियों से अलंकृत हैं। वास्तव में राधाकृष्णन् ने उन धार्मिक प्रवृत्तियों की निंदनीयता का प्रतिपादन किया है, जो संकीर्ण सांप्रदायिक भावनाओं की समर्थंक और सच्ची धर्म-भावना की विरोधिनी हैं। ऐसी ही प्रवृत्तियां दार्शिनकों के सत्य के अन्वेषण के मार्ग का रोड़ा वन कर उन के विशुद्ध सत्य तक न पहुंचने का कारण बनी हैं। प्रकृत ग्रंथ के २३ पृष्ठ पर अध्यापक राधाकृष्णन् ने सच्चे दर्शन-शास्त्र और सच्चे धर्म के सामंजस्य का प्रतिपादन करते हुए वतलाया है कि अंततीगत्वा विशुद्ध विवेक और विशुद्ध धार्मिक विश्वास में किसी प्रकार का विरोध नहीं हो सकता, क्योंकि मनुष्य-स्वभाव के विभिन्न पहलुओं में कोई छिपी हुई वैर-भावना नहीं हो सकता, क्योंकि मनुष्य-स्वभाव के विभिन्न पहलुओं में कोई छिपी हुई वैर-भावना नहीं है। इस दृष्टि से देखने पर यह विशालकाय ग्रंथ "सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं क्रज" (गीता १=।६६) का एक भाष्य प्रतीत होता है। यह ग्रंथ अनेक दृष्टियों से महान होते हुए भी अपूर्ण है। इस में प्रस्तुत विषय की पूर्ति 'ऐन आइडियलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' में हुई है, जिस का विवरण हम आगे करेंगे।

सन् १६२० में सर व्रजेंद्रनाय सील के मैसूर विश्वविद्यालय के वाइस-वांसलर नियुक्त हो जाने पर अध्यापक राघाकृष्णन् उन के स्थान कलकत्ता विश्वविद्यालय में दर्शन-शास्त्र के 'किंग जार्ज फ़िप्तय प्रोफ़ेसर' नियुक्त हुए। सन् १६२१ के दिसंवर मास में उन के 'भारतीय दर्शन' नामक ग्रंथ का प्रथम भाग तैयार हो चुका था, और उस की पांडुलिप प्रका- शक के पास भेजी जा चुकी थी। इस का प्रकाशन सन् १६२३ में प्रारंभ में हुआ। तीन वर्ष के उपरांत इस ग्रंथ के द्वितीय भाग का प्रकाशन हुआ। जार्ज ऐलन ऐंड अनिवन् की दर्शन ग्रंथमाला में इंग्लैंड के प्रमुख दार्शनिक प्रो० म्यीरहेड के संपादकत्व में यह प्रकाशित हुआ है। इस ग्रंथमाला के अन्य लेखक दार्शनिक जगत के सुप्रसिद्ध व्यक्ति ही हैं। यह ग्रंथ राधा-कृष्णन् के अद्याविध प्रकाशित ग्रंथों में सब से बड़ा है।

मैनसमूलर के 'सिक्स सिस्टेम्स अव् इंडियन थाट' के प्रकाशन के उपरांत भारतीय-दर्शन के क्षेत्र में बहुत कुछ शोध कार्य हो चुका था, पर उस का समावेश किसी एक ग्रंथ में नहीं हुआ था। यह कार्य अच्यापक राधाकृष्णन् ने किया। और इसी कार्य को दास-गुप्त. रानडे और वेल्वेलकर भी करने में सन्नद्ध हैं। अध्यापक राघाकृष्णन् ने अपने 'भारतीय दर्शन' के प्रथम भाग की भूमिका में प्रकृत कार्य की कठिनता तथा अपनी योग्यता की ससीमता को स्पष्टतम शब्दों में स्वीकार किया है। विविध दर्शनों का एकश: पूर्णज्ञान प्राप्त करने के लिए वहुत से मनुष्य अपनी सारी आयु खपा देते हैं; अतएव एक व्यक्ति सभी दर्शनों का सर्वस्वीकृत विवरण उपस्थित करने में कदापि पूर्णतया सफल नहीं हो सकता। इस प्रकार का कोई भी प्रयत्न सब समालोचकों को संतुष्ट कर सकेगा, ऐसी आशा करना ही व्यर्थ है। इस के अतिरिक्त भारतीय दर्शन के सिद्धांतों को किसी आय्तिक भाषा में अभिव्यक्त करने में और भी अनेक समस्याएं सामने आती हैं। भारतीय दार्शनिक विचार जिस समय सजीव था, उस समय मनन-प्रणाली आध्निक मनन-प्रणाली से इतनी भिन्न थी कि उस समय के विचारों को आज कल की समझ में आ जाने वाली भाषा में प्रकट करना सरल काम नहीं है। इस के अतिरिक्त भारतवर्ष में मौलिक मनन के युग की समाप्ति के उपरांत ऐसे दार्शनिकों का आविर्भाव हुआ जिन में मौलिक विचार-शक्ति की न्यूनता विपुल-जटिल वाग्वैभव के साथ अवतरित हुई थी। साधारण वात को भी वुद्धि के जवड़े को तोड़ डालने वाली वाक्याविल में उलझा कर प्रकट करना इन दार्शनिक-पुंगवों का व्यसन था। भारतीय दर्शन के अनुपम विचार-रत्न सर्वसाधारण के जीवन में अनुप्रविष्ट हो कर जीवन को उठाने में यथेष्ट रूप से सफल न हो सके, इस का एक प्रमुख कारण यह भी है कि वे विचार सर्वसाधारण की भाषा के आवरण में न आ कर पंडितों के मनोरंजन की सामग्री मात्र वने रहे। अतएव भारतीय दर्शन को प्राचीन ग्रंथों के अध्ययन के उपरांत आधुनिक समय की भाषा में सुगम रूप में

प्रस्तुत करना विशाल और अगाय जलराशि में डुबकी मार कर मोतियों को निकालने के सदृश कठिन कार्य है। तिस पर ऐसा कौन साहसी 'मरजीवा' हो सकता है जो यह दम भर सके कि उस ने रत्नाकर के सभी रत्नों की खोज कर ली है।

भारतीय दर्शन की समस्याओं को दृष्टि में रखते हुए यदि हम अध्यापक राधा-कृष्णन के प्रकृत ग्रंथ की आलोचना करें तो अवश्य मानना पड़ेगा कि उन को असाधारण सफलता प्राप्त हुई है। उन्हों ने एक ओर विविध भारतीय दर्शनों के मूल-भत सिद्धांतों का कभी परित्याग नहीं किया है, दूसरी ओर अनावश्यक वाल की खाल खींचने की प्रवृत्ति को रोका है। अतएव उक्त ग्रंथ में भारतीय मनन-धारा अपने सजीव रूप में प्रकट होती हैं। इस के अतिरिक्त आदि से अंत तक स्थान-स्थान पर पाश्चात्य विचारकों एवं भार-तीय विचारकों के विचार-साम्य का भी दिग्दर्शन कराया गया है। इसी कारण यह ग्रंथ पाश्चात्य देशों में भारतीय दर्शन को अधिक बोधगम्य और जनप्रिय बनाने में सफल हुआ है। भारतीय दर्शनों की विविध शाखाएं सहस्रों वर्षों के मनन-व्यापार से विचार-संपन्न हैं, और साथ ही साथ प्रत्येक दर्शन ने एक विशेष प्रकार के दृष्टि-कोण और पारिभाषिक शब्दों को स्वीकार किया है। अतएव विदेशी लोगों को इस मनन-संपदा से अवगत करा देना और उन के चित्त में उस के प्रति रुचि उत्पन्न कर देना एक महान कृत्य है। स्वामी ्विवेकानंद एवं स्वामी रामतीर्थ वेदांत के लिए ऐसा ही कार्य कर गए थे। अध्यापक राघा-कृष्णन् ने उसी दिशा में क़दम वढ़ाया है। संपूर्ण ग्रंथ तो विशेपज्ञों के लिए ही है, फिर भी प्रथम अध्याय, अंतिम अध्याय, एवं भूमिका सभी पढ़ सकते हैं, और उस से लाभान्वित हो सकते हैं। प्रयम अध्याय में भारतीय दर्शन की विशेषताओं का विशद स्पष्टीकरण है, तथा इसी अव्याय में यह भी वतलाया गया है कि भारतीय दर्शन का पाइचात्य विचारकों से किन-किन वातों में मौलिक भेद है, और किन वातों में साम्य है। साय ही भारतीय दर्शनों के सिद्धांतों के ज्ञान का क्या महत्व है, यह भी स्पष्ट कर दिया गया है। अंतिम अध्याय में वर्तमान काल में भारतीय मनन में मौलिकता के अभाव के कारणों का विवेचन किया गया हैं, तथा इस दयनीय स्थिति से छूटकारा पाने के उपाय वतलाए गए हैं। इस अध्याय में हम को अच्यापक रावाकृष्णन् के गंभीर देश-प्रेम का परिचय मिलता है।

उपर्युक्त ग्रंथ के प्रथम भाग का दूसरा संस्करण प्रकाशित हो चुका है। इस संस्क-रण के परिशिष्ट में राघाकृष्णन् ने आलोचकों के आक्षेपों का उत्तर दे कर अपने दृष्टि- कोण का स्पष्टीकरण किया है। प्रथम भाग से उपनिषद् वाला अंश एवं द्वितीय भाग से वेदांत वाला अंश पृथक् पुस्तकाकार प्रकाशित हो चुका है और उपनिषद् वाले अंश के तो एकाधिक संस्करण हो चुके हैं।

'रेन अव् रेल्जिन इन कंटेंपोरेरी फ़िलासफ़ी' तथा 'इंडियन फ़िलासफ़ी' के प्रण-यन से अध्यापक राघाकृष्णन् ने भारतीय एवं पाश्चात्य दर्शनों के प्रामाणिक ज्ञान का परिचय दिया है। इन के प्रकाशन के उपरांत दार्शनिक जगत में उन का निविवाद नेतृत्व स्थापित हो गया। पर रावाकृष्णन् दार्शनिक ही नहीं वे प्राच्य और पाश्चात्य संस्कृति का भी अत्यंत गंभीर ज्ञान रखते हैं। उन की 'हिंदू ब्यू अव् लाइफ़' नामक पुस्तक तो हिंदू संस्कृति का दर्पण ही हैं। इस पुस्तक में अप्टन ट्रस्ट वाले व्याख्यान संग्रहीत हैं। यदि केवल प्रचार ही किसी ग्रंथ की श्रेष्ठता का प्रमाण माना जाय तो यह ग्रंथ अध्यापक रावाकृष्णन् की रचनाओं में सर्वोत्तम ठहरेगा। इस के अंग्रेज़ी भाषा में अनेक संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं, तथी कई यूरोपीय भाषाओं में इस का अनुवाद हो चुका है। 'भारतीय दर्शन' नामक ग्रंथ तो विशेषज्ञों की रुचि-तर्पण की सामग्री है, पर यह पुस्तक इतनी सरल और सुचार भाषा में लिखी गई है कि इस को सब कोई पढ़ कर लाभान्वित हो सकते हैं। संपूर्ण पुस्तक चार अध्यायों में विभक्त है। प्रथम अध्याय में धर्म के स्वरूप का निरूपण किया गया है। इस के साथ ही साथ हिंदू-धर्म के स्वरूप और विकास की रूप-रेखा का भी वर्णन किया गया है। दूसरे अध्याय में धर्मी के संघर्ष के ऐतिहासिक विवेचन के साथ धर्म-संघर्ष में हिंदू-धर्म की विशाल उदारता का अत्यंत प्रांजल रूप पाठकों के सम्मुख उपस्थित किया है। यह अध्याय वर्त-मान समय के सांस्कृतिक संघर्ष की गुह्यियों को सुलझाने के लिए एक आदर्श प्रणाली का प्रदर्शक है। शेप दो अध्यायों में भी हिंदू-धर्म का स्वरूप अधिक विस्तार के साथ समझाया गया है।

हिंदू-जाति के पतन के अनेक कारणों में से सब से प्रवल कारण आत्मविस्मृति है, और यह पुस्तक हिंदू-धर्म के सच्चे स्वरूप का प्रतिपादन कर उसी आत्मविस्मृति के मूल में कुठाराघात करती हैं। पर आदि से अंत तक इस में हिंदू-धर्म की स्तुति-मात्र ही नहीं है। जहां राधाकुष्णन् ने हिंदू-धर्म की उदार आत्मा का स्पष्टीकरण करने में कोई कसर नहीं उठा रक्खी है, वहां हिंदू-जीवन में घुसी हुई वुराइयों की स्पष्टतम निंदा भी की है। यदि भविष्य में संपूर्ण मनुष्य-जाति की सांस्कृतिक एकता की स्थापना का स्वष्न सफल होने का

अवसर आए तो हिंदू-जाित उस महदनुष्ठान में क्या सेवा कर सकेगी ? इस प्रश्न का उत्तर इस ग्रंथ में दिया गया है। प्रत्येक हिंदू युवक और संस्कृतियों के विद्यार्थी के लिए यह पुस्तक पठनीय है। हिंदू-धर्म पर इतनी छोटी और साथ ही साथ महान् दूसरी पुस्तक शायद ही कहीं मिल सके।

'दि रेलिजन वी नीड' (अभीष्ट धर्म) नामक पुस्तिका का प्रकाशन अर्नेस्ट वेन की 'अफ़र्मेशन' नामक ग्रंथमाला में हुआ है । इस पुस्तक में सभ्य जगत का धर्म के प्रति क्या दृष्टि-कोण है, वर्तमान धर्मों की क्या स्थिति है, और अधिक संस्कृत वृद्धि-संपन्न व्यक्ति उन से क्यों असंतृष्ट हैं, घर्म के अस्तित्व की अनिवार्यता क्यों है, एवं उपयोगिता क्या है तथा अभीष्ट धर्म में किन-किन तत्वों की आवश्यकता है, इत्यादि प्रश्नों का समाधान किया गया हैं । प्रायः मनुष्यों का विश्वास है कि विज्ञान की प्रगति से धर्मभावना निर्वल पड़ती जा रही है, और वह धीरे-धीरे निर्वाणोन्मुख हो रही है। ऐतिहासिक दृष्टि से विविध धर्मों के मूल की खोज तथा, धर्मों के तुलनात्मक अध्ययन ने भी धर्म के मल में निहित रहस्य और आ-कर्पण के रंग को वहुत कुछ फीका कर दिया है। तर्क के सिद्धांतों एवं दार्शनिक विचारों के प्रचुर प्रचार से भी धार्मिक श्रद्धा के स्थान पर संशयालुता की वृद्धि हुई है। विज्ञ जनों के विचार में धर्म की माया अंधकार के युगों में ही अपने को चरितार्थ कर सकती थी, इस प्रकाश के युग में धर्म अतीत का अनावश्यक एवं अनुपयोगी बखेड़ा है, तथा शिष्टों के समाज में उस की चर्चा करने का फ़ैशन नहीं है। राधाकृष्णन ने ऐसे संपूर्ण तर्कों के मूल की खोज कर के उन का संतोपप्रद समाधान उपस्थित किया है। विज्ञान की विचारधारा का अव-गाहन कर उन्हों ने सिद्ध किया है कि विज्ञान विना आत्मविप्रतिपत्ति के धार्मिक भावना का विरोघ नहीं कर सकता। यह संभव है कि वर्तमान धर्म विज्ञान और तर्क की दृष्टि में दोप-पूर्ण भले ही हों पर सार-धर्म, जिस के विना मनुष्य की आत्मा की पूर्ण तुष्टि और मनुष्यजाति का वास्तविक कल्याण असंभव है, कदापि त्याज्य नहीं ठहराया जा सकता। यह ठीक है कि मनुष्य जाति की वाल्यावस्था में जो वस्त्र उस के लिए वनाए गए थे वे आज उस की प्रौढ़ावस्था में उस को नहीं सोहते पर यह अवस्था वस्त्रों को त्याज्य ठहराने की दलील नहीं हो सकती। मनुष्य के अंतरतम की प्यास की तृष्ति, सत्य की खोज, सामाजिक संबंधों एवं कर्तव्यों का समुचित एवं सुचारु संचालन तथा संपूर्ण मानव-जाति का प्रगतिशील कल्याण आदर्श धर्म के सहारे ही संभव हैं। पूर्ण मानवता की प्राप्ति भी अभीष्ट धर्म के

विना एक स्वप्नमात्र रह जायगी। वर्तमान धर्म आजकल सामाजिक व्यवहार में इतने स्यानों पर रोड़े अटकाता है कि उन से वचने के लिए यह कहने का चलन हो गया है कि प्रत्येक मनुष्य का धर्म उस का व्यक्तिगत मामला है, पर अभीष्ट धर्म इस त्रुटि को दूर कर देगा। वह व्यक्तिगत मामला वन कर केवल व्यक्ति और परमात्मा के पारस्पिक व्यवहार की 'सँकरी डगर' न हो कर राजपथ होगा, जिस पर मनुष्य के व्यक्तिगत, सामाजिक, नैतिक एवं राजनैतिक जीवन के सारे व्यवहार चल सकेंगे। तर्क और विज्ञान की कसीटी पर इस अभीष्ट धर्म को कसा जा सकेगा। ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करने पर भी एक आदर्श धर्म की कल्पना की उपयोगिता अकाटच चनी रहती हैं। मानव-जाति के जीवन-संकटों के आने पर नवीन धर्मों की सृष्टि हुई हैं और उन धर्मों से मानव-जाति का कल्याण हुआ है। पर मानव की आत्मा की गंभीरता की पूर्ण याह तो कदापि मिल ही नहीं सकती, अतएव यह स्वाभाविक ही है कि कल का धर्म, आज त्रुटिपूर्ण दिखलाई देने लगे, और एक नवीन धर्म आवश्यक जान पड़े। पर इस ग्रंथ का यह तात्पर्य कवािप नहीं है कि राधाकृष्णन् एक नए मसीहा चन कर नया धर्म-पंथ चलाने के लिए कटिवढ़ हुए हैं। केवल उन्हों ने मानव-जाति के भावी कल्याण के लिए किए जाने वाले प्रयत्नों में अध्यात्मपक्ष को विस्मृत कर देने के विरुद्ध स्वर उठाया है।

सन् १६३० में अध्यापक राघाकृष्णन् ने जो हिवर्ट ट्रस्ट के व्याख्यान दिए थे वे 'ऐन आइडियिलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' (आध्यात्मिक जीवन-दृष्टि) के नाम से प्रकाशित हो चुके हैं। यह पुस्तक कई दृष्टियों से 'रेन अव् रेलिजन इन कंटेंपोरेरी फ़िलासफ़ी' की विचार-धारा की संपूरक हैं। इस पुस्तक में प्राच्य जगत की आध्यात्मिक दृष्टि से पाश्चात्य जगत के ज्ञान एवं विज्ञान की आलोचना उपस्थित की गई हैं। 'रेन अव् रेलिजन' में तो केवल आयुनिक दार्शनिकों के ही विचारों की त्रृटियों का दिग्दर्शन कराया गया था, प्रकृत ग्रंथ में पाश्चात्य जगत के प्रायः समग्र मनन को ही चुनीती दी गई है। प्रारंभिक अध्यायों में पाश्चात्य जगत में आध्यात्मिकता के प्रति जो उदासीनता दृष्टिगोचर होती है, उस का वर्णन एवं उस के कारणों का व्यौरा दिया गया हैं। इस के उपरांत उन सब आंदोलनों का विवरण उपस्थित किया गया है, जो वहिष्कृत धर्म-भावना के स्थान की पूर्ति के लिए उठ खड़े हुए हैं। विश्लेषणात्मक मनोविज्ञान, जीवविज्ञान, गणित, ज्योतिप, समाजविज्ञान, इत्यादि नाना विज्ञानों ने धर्म और आध्यात्मिकता के स्थान पर जो अन्य मत-वाद प्रचलित किए

हैं, अध्यापक रावाकृष्णन् ने उन सब का अत्यंत सारवान् विवरण उपस्थित कर के उन की त्रुटियों को दिखला कर सिद्ध कर दिया है कि धर्म के रिक्त स्थान को ग्रहण करने की योग्यता इन में से एक में भी नहीं है। ग्रंथ के इस भाग को प्रस्तुत करने के लिए अध्यापक राघा-कृष्णन् को कितना अव्ययन करना पड़ा होगा, यह सोच कर चकित हो जाना पड़ता है, और इस से भी अधिक चिकत होना पड़ता है उन की विचारों के प्रस्तुत करने की अत्यंत स्पष्ट, हृदयस्पर्शी तथा अभीष्ट संक्षेपता से युक्त शैली पर । इस के उपरांत अध्यापक राघा-कृष्णन् ने पाश्चात्य विज्ञान की शैली की मूलतः आलोचना की है और यह वतलाया है कि यूरोप की विचार-घारा क्योंकर आध्यात्मिकता से दूर हटती जाती है। विज्ञान की उप-योगिता को स्वीकृत करते हुए उन्हों ने एक अध्याय में यह वतलाया है कि मनुष्य की अंत-रात्मा उस के जीवन का गंभीरतम अंग है। विज्ञान मनुष्य की जिन आवश्यकताओं की पूर्ति कर मानवीय तोप का विधान करता है, मनुष्य का जीवन-क्षेत्र उन्हीं तक सीमित नहीं है। केवल विज्ञानमय जीवन अनेक दृष्टियों से एक दैन्यमय एवं अपूर्ण जीवन होगा, और उस में मनुष्य की आत्मा को पूर्ण संतोप नहीं मिल सकेगा। मनुष्य-जीवन की कुछ आव-श्यकताएं ऐसी भी हैं, जिन की पूर्ति का साधन विज्ञान के पास नहीं है । वास्तव में विज्ञान एवं विज्ञान ही के समान विश्लेपणात्मक विचारशैली का उपयोग करने वाली दार्शनिक विवेचनाएं इन आवश्यकताओं के अस्तित्व को ही असिद्ध ठहराती हैं। पर प्रत्यक्ष-बोब का साध्य इस के विपरीत है। साहित्य, संगीत इत्यादि उच्च कलाओं एवं वास्तविक घार्मिक भावना तया अच्यात्मानुभव के मूल में यही प्रत्यक्षानुभव अथवा प्रत्यक्ष-दोघ अथवा सहज ज्ञान ही काम कर रहा है। स्वयं विज्ञान इस प्रत्यक्ष-बोच का विरोघ नहीं कर सकता। इस से वढ़ कर और कोई दूसरा प्रमाण नहीं है। यह स्वतः प्रमाण है। प्रत्यक्ष-ज्ञान की साधना का उच्चतम फल है, आत्मैक्य की प्रतीति । यही भारतीय वेदांत की संसार को सब से बड़ी देन हैं। बहुत से आलोचक इस आत्मैक्यवाद को सदाचार-भावना का विलो-पक और ईश्वर के अस्तित्व का विरोघी मानते हैं। अध्यापक रावाकृष्णन् ने वतलाया है कि ऐसी घारणा नितांत निर्मूल है। उन्हों ने जिस आत्मैक्यवाद का प्रतिपादन किया है उस में वास्तविक विश्व के संपूर्ण अंगों की यथास्थान स्वीकृति के साथ-साथ मानवीय स्वभाव की गहरी से गहरी आवश्यकताओं की पूर्ति की व्यवस्था है। उन की आव्यारिमकता का विज्ञान से विरोघ नहीं है। वह जगत को माया नहीं किंतु परव्रह्म की लीला-सृप्टि मानते हैं।

'टुडे ऐंड टुमारो सीरीज' में राघाकृष्णन् की 'किन्क, आर दि प्रयूचर अव् सिविला-इजेशन' (कल्कि अथवा मानव-संस्कृति का भविष्य) नामक पुस्तिका प्रकाशित हुई (१९२६)। यह तीन अध्यायों में विभक्त है। प्रथम अध्याय में संसार की वर्तमान अव्यवस्थित अवस्या का वर्णन उपस्थित किया गया है। विज्ञान ने पुराने आचार और विश्वासों को विष्वस्त तो कर दिया है, पर उन के स्थान पर नवीन आचरणादशीं, विश्वासों एवं संस्थाओं का निर्माण न होने के कारण मानव-जाति के घर में एक अस्तव्यस्तता फैली हुई है। द्वितीय अध्याय में वर्तमान मानव-जीवन की समस्या पर विचार किया गया है। विज्ञान ने मानव-जीवन की भौतिक एवं मानसिक आवश्यकताओं की तृष्ति के उपाय तो प्रस्तुत कर दिए हैं, पर आध्यात्मिकता के लिए विज्ञान ने कोई प्रवंच नहीं किया है। पर कोई भी समाज केवल भौतिक समृद्धि की प्राप्ति कर लेने पर ही सभ्य नहीं कहला सकता। जीवन की पूर्णता की प्राप्ति तो मानवीय आत्मा की गंभीरता की खोज कर विश्व भर में एकात्म-वाद की प्रतीति प्राप्त करने में है। भीतिक एवं मानसिक क्षेत्रों में अभूतपूर्व उन्नति होते हुए भी आज संसार नाना प्रकार की व्याधियों का शिकार वना हुआ है। क्या यह निश्चय ही इस वात का परिचायक नहीं है कि कहीं न कहीं मानवीय जीवन अस्वस्य है ? संसार की परिस्थित ऐसी है कि वड़े-वड़े आशावादियों ने आशा का परित्याग कर दिया है; पर अध्यापक राघाकृष्णन् धार्मिकवृत्ति-संपन्न व्यक्ति हैं, अतएव घोर निराशा के अंघकार में भी वे आशा का पल्ला नहीं छोड़ते। प्रकृत ग्रंथ का अंतिम अध्याय 'पुनर्निर्माण' से संबंध रखता है। यदि मनुष्य-जाति को अपनी प्रस्तृत परिस्थिति से निकल कर कल्याण की ओर अग्रसर होना है, तो अवश्य ही उस को दृष्टि-कोण और संस्थाओं में परिवर्तन करना पड़ेगा। जीवन की गति को आध्यात्मिकता की ओर मोड़ना पड़ेगा। ज्ञान और विज्ञान का परि-त्याग न कर के जीवन-यात्रा में उन से जो सहायता मिल सकती है, उस को ग्रहण करना होगा पर उन को जीवन का पथ-प्रदर्शक नहीं बनाना होगा। जीवन की गति को तो विश्वा-त्मभाव के घ्रुव की ही ओर अग्रसर करना होगा। अध्यापक राघाकृष्णन् का विश्वास है कि मनुष्य-जाति अंततोगत्वा अवश्य ही ध्रुव लक्ष्य तक एक दिन पहुँचेगी।

'किल्क' के उपरांत राधाकृष्णन् के कितपय स्फुट निवंधों एवं कुछ आलोचनाओं का संग्रह 'हार्ट अव् हिंदुस्तान' (हिंदुस्तान का हृदय) के नाम से मद्रास की नटेसन कंपनी द्वारा प्रकाशित किया गया। यह एक अत्यंत उपयोगी पुस्तक हैं। डाक्टर जे० के० मजूम- दार ने प्रस्तावना-स्वरूप एक निवंध इस के प्रारंभ में जोड़ दिया है, जिस में अध्यापक राधाक ज्ञान के जीवन-चरित्र एवं ग्रंथों का अच्छा परिचय दिया हुआ है। प्रस्तुत निवंध में मजूमदार महाशय की प्रस्तावना के जीवनी-खंड से पर्याप्त सहायता ली गई है, अतएव उन के प्रति कृतज्ञता प्रकट करना में अपना कर्तव्य समझता हूँ। 'हार्ट अव् हिंदुस्तान' को यदि भारतीय धर्मों के तुलनात्मक अध्ययन की भूमिका माना जाय तो अनुचित न होगा। इस ग्रंथ में अध्यापक राधाक ज्णन् ने हिंदू, मुसलमान, ईसाई एवं बौद्ध धर्मों की मौलिक समानताओं का दिग्दर्शन कराया है। उक्त धर्मों में समन्वय स्थापन करना ही इस ग्रंथ का ध्येय प्रतीत होता है। भारत में धर्म-कलह का अंत चाहने वालों का कर्तव्य है कि वे स्वयं इस पुस्तक को पढ़ें और अन्य मित्रों को इस के अस्तित्व से अवगत करा दें। इस को पढ़ कर देश के शिक्षित युवा परस्पर एक दूसरे के धर्मों को आदर की दृष्टि से देखना सीखेंगे तथा धार्मिक मैत्री का मार्ग प्रशस्त होगा। धार्मिक शिक्षा के अभाव का समर्थन शिक्षा-विभाग के अधिकारी यह कह कर किया करते हैं कि भारतवर्ष में किस धर्म की शिक्षा का प्रचार किया जाय; एक धर्म की शिक्षा दूसरे धर्म को मानने वाले विद्याधियों को अस्विकर होगी। इस पुस्तक में इस समस्या का समाधान है। किसी धर्मावलंबी का हृदय न दुखा कर सब धर्मों और सदाचार की चर्चा इस ग्रंथ में की गई है।

उनत पुस्तक के उपरांत इंग्लैंड से रायाकृष्णन् के पाँच व्याख्यानों का संग्रह 'ईस्ट ऐंड वेस्ट इन रेलिजन' (पूर्व और पिक्चम में धर्म की स्थिति) के नाम से प्रकाशित हुआ। प्रथम व्याख्यान में तुलनात्मक धर्म-शास्त्र के स्वरूप, विपय, और प्रणाली का प्रतिपादन किया गया है। आक्सफ़ोर्ड के मांचेस्टर कालेज में तुलनात्मक धर्म-शास्त्र के अध्यापक पद से यह उन का पहला व्याख्यान है। दूसरा व्याख्यान लंदन में जोवेट ट्रस्ट के तत्वा-वधान में हुआ था। इस व्याख्यान में प्रसंगवश अध्यापक राधाकृष्णन् ने भारतीय धर्म के प्रति ईसाई धर्म के दृष्टि-कोण के इतिहास का भी प्रतिपादन किया है, और भारत के राजनैतिक इतिहास से उस की समानता का परिचय कराया है। इसी व्याख्यान में उन्हों ने एक स्थान पर लिखा है कि ज्ञानवान् मनुष्यों के लिए मिलन का प्रयत्न करने का प्रयत्न विलग करने के प्रयत्न की अपेक्षा अधिक महत्वपूर्ण होता है। तृतीय और चतुर्थ व्याख्यान मांचेस्टर कालेज के गिरजाघर में दिए हुए उपदेश हैं। इन में कितता के गुण विद्यमान हैं। इन को पढ़ कर यह मान लेना पड़ता है कि राधाकृष्णन् ने अवस्य ही किव-हृदय पाया है।

अंतिम व्याख्यान में रवींद्रनाथ ठाकुर के महत्व का प्रतिपादन किया गया है। यह व्याख्यान कलकत्ते में कवि की ७०वीं वर्षगाँठ के उत्सव में दिया गया था।

'फ़ीडम एंड कल्चर' (संस्कृति और स्वातंत्र्य) अध्यापेक राधाकृष्णन् की अद्या-विध प्रकाशित पुस्तकों में सब से अंतिम है। यह भी मद्रास से निकली है। पुस्तक में सन् १६२७ से १६३६ तक के सात समावर्तनोपदेश (कन्वोकेशन एड्रेसेज़) संग्रहीत हैं और तीन विभिन्न शिक्षा-संस्थाओं में विद्यार्थियों को दिए हुए अन्य व्याख्यान हैं। इस संग्रह में अध्या-पक राधाकृष्णन् के शिक्षा एवं राजनीति-संबंधी विचारों का परिचय प्राप्त होता है, और यह भी पता चलता है कि व्यवहारिक जीवन का आदर्श उन की सम्मति में क्या होना चाहिए। शिक्षा-क्षेत्र में अध्यापक राधाकृष्णन् भारत के पुरातन ज्ञान और आव्यात्मिक दुप्टिकोण के समर्थक हैं। ऐसा होना स्वाभाविक भी है। उन का विचार है कि यदि भारतीय विद्यार्थियों को ज्ञान-सुधा-जन्य मृत्यु से आत्मरक्षा करनी है तो उन को अपने पूर्वजों द्वारा अर्जित ज्ञान-राशि को पचा कर आत्मसात् करना ही होगा। ऐसा करने पर ही हम विदेशी ज्ञान को पचा कर जीवनोपयोगी वना सकेंगे। इस के विना हमारा अध्ययन अर्द्धपक्व भोजन के सदृश केवल विकार-पोपक मात्र वन सकेगा। पर भारतीय ज्ञान की उपलब्धि के साधनों और प्रकारों को वदलना आवश्यक है। शिक्षा के क्षेत्र में घोर परिवर्तनवादी तो भूत-कालीन ज्ञान के पूर्ण परित्याग पर जोर देते हैं, तथा अपरिवर्तनवादी 'द्वादशवर्पें: व्याकरणो श्रूयते' के पक्ष को नहीं छोड़ना चाहते। इन उभय अतिवादियों के मध्य में कीन मार्ग अनु-सरणीय है ? अध्यापक राधाकृष्णन् आधुनिक शिक्षा-प्रणाली के गुण-दोपों से जितना परि-चित हैं, वैसे बहुत कम अन्य व्यक्ति होंगे। उन का विचार है कि यह शिक्षा-प्रणाली सर्वथा निर्दोप न होते हुए भी साम्य-भाव, विवेक-प्रियता, इत्यादि की जननी एवं अंधविश्वासों और दूरायहों को निवारण करने वाली सिद्ध हुई है, और इस से भारत का उपकार हुआ है। राजनीति के क्षेत्र में अध्यापक राधाकृष्णन् भारत के लिए पूर्ण प्रजातंत्र-शासन के पक्ष में हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि अध्यापक राधाकृष्णन् अंग्रेज जाति और भारत के संबंध को अभीष्ट समझते हैं; पर गत-वर्षों की राजनैतिक स्थिति ने अंग्रेज जाति में उन की श्रद्धा को जुबरदस्त धक्का पहुँचाया है। इस धक्के के प्रभाव को हम अनेक स्थलों पर उन के व्याख्यानों में प्रतिघ्वनित पाते हैं। पर साथ ही साथ यह भी स्पष्ट ही है कि वह अभी तक इस दिशा में पूर्णतया निराश नहीं हुए हैं, क्योंकि किसी भी परिस्थिति में निराश होना तो

उन के मानसिक गठन के विरुद्ध है। इस पुस्तक को पढ़ने से पता चलता है कि वे विद्या-थियों में सच्चिरित्रता, स्वाभिमान, देशप्रेम, विवेकप्रियता तथा सिक्रयता आदि सद्गुणों को देखना चाहते हैं। उन्निति के इसी सरल-सोपान से उन का परिचय है और इसी का वह उपदेश करते हैं।

इस लेख के लिखे जाने के अनंतर सर राघाकृष्णन् की कुछ अन्य रचनाएं प्रकाशित हुई हैं। 'दि वर्ल्ड्स अनवॉर्न सोल' (विश्व की अजात आत्मा) प्राच्य घर्मों के आचार्य के पद पर से दिया हुआ वह प्रारंभिक व्याख्यान है, जो उन्हों ने आक्सफ़ोर्ड विश्वविद्यालय में दिया था। यह व्याख्यान इतना लोक-प्रिय हुआ कि अब इस की प्रतियां अप्राप्य हैं। 'रेलिजन इन ट्रांजिशन' नामक ग्रंथ में इन्हों ने अपना आत्मचरित 'माइ सर्च आफ्टर ट्रथ' (मेरा सत्यानुसंवान) शीर्पक दे कर लिखा है। 'कंटेंपोरेरी इंडियन फ़िलासफ़ी' (समकालीन भारतीय दर्शन-विचार) नामक पुस्तक में, जिस का संपादन इन्हों ने ही किया है, राधा-कृष्णन् का 'दि स्पिरिट इन मैन' (मानवीय आत्मा) शीर्षक लेख सन्निविष्ट है। 'हेरि-टेज अव् इंडिया' नामक ग्रंथ में इन का हिंदू-धर्मे और सभ्यता पर 'हिंदूइइम' नामक लेख निकला है। श्री रामकृष्ण परमहंस की पुण्य-स्मृति में प्रकाशित 'कल्चरल हेरिटेज अव् इंडिया' नामक विशाल ग्रंथ के लिए राघाकृष्णन् ने एक सुविस्तृत एवं सारगभित भूमिका लिखी है। इन के अतिरिक्त ब्रिटिश इंस्टिट्यूट अव् फ़िलासफ़ी की त्रैमासिक पत्रिका 'फ़िलासफ़ी' में उन का एक व्याख्यान 'विकासवाद एवं जीवनसार' नाम से प्रकाशित हुआ है। यह व्याख्यान सर राघाकृष्णन् ने उक्त संस्था की अवधानता में प्रस्तुत वर्ष के आरंभ में दिया था। इस में उन्हों ने यह वतलाया है कि सिक्तय आध्यात्मिकता ही जीवन का पूर्ण विकास है।

## ( 8)

यह प्रश्न अत्यंत स्वाभाविक है कि अध्यापक रावाकृष्णन् के दार्शनिक विचार क्या हैं। उन के अद्याविव प्रकाशित ग्रंथों की पृष्ठ संख्या ३००० से ऊपर होगी। इस ग्रंथ-राशि को मय कर थोड़े से वाक्यों में उस का सार उपस्थित कर देना कठिन है। अब तक ऐसा प्रयत्न अध्यापक जोड ने किया है, पर उन की सफलता भी संदिग्ध है। आज जब कि अध्या-

पक राधाकुष्णन् का नाम पाश्चात्य जगत में प्रख्यात है बहुत से आदमी संक्षेप में उन के विचारों से परिचित होना चाहते हैं। ऐसे ही एक महाशय ने जोड की पुस्तक पढ़ कर तथा उन के विचारों से संतुष्ट न हो कर सीया अध्यापक राधाकुष्णन् को ही पत्र लिखा। अध्यापक राधाकुष्णन् ने उन महाशय को लिख भेजा कि यदि आप मेरे दार्शनिक दृष्टि-कोण को जानना चाहते हैं तो मेरे ग्रंथों को पढ़िए, केवल प्रो० जोड का दिया हुआ परिचय पर्याप्त नहीं है। एक बात का ध्यान उन के ग्रंथों का अध्ययन करते समय में रखना उचित है। अध्यापक राधाकृष्णन् के अधिकांश ग्रंथ भारतीय संस्कृति एवं दर्शन-शास्त्र का स्पष्टीकरण ही करते हैं, अतएव उन की मोलिकता, शैली एवं दृष्टि-कोण तक ही परिमित है। 'ऐन आइडियलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' अवश्य ऐसा ग्रंथ है जिस में उन्हों ने अपने मनन के निष्कर्प को स्वतंत्र रूप में अभिव्यक्त किया है। अतएव जो सज्जन संपूर्ण ग्रंथों को न पढ़ सकों वे केवल इसी ग्रंथ को पढ़ सकते हैं। यद्यपि शैली एवं कल्पना के औदार्य में यह ग्रंथ किय एवं उपन्यासकार से प्रतिस्पर्द्धा करने वाला है, तथािप यह न भूल जाना होगा कि है यह ग्रंथ दर्शन-शास्त्र का ही।

रावाकृष्णन् सत्य के अनन्य-भक्त हैं। उन का कहना है कि सत्य के अनुसरण का परिणाम चाहे कुछ भी हो, सत्य की खोज चाहे हमें कहीं भी ले जाय, हम को सत्य का ही अनुसरण करना चाहिए। विवेक-भ्रण्ट हो जाना उन के मत में घोरतम पतन है। विवेक के नेतृत्व को स्वीकार कर वे इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि यह जगत नाना-रूपों में एक अद्वैत शुद्धचैतन्य तत्वसत्ता की लीलात्मक अभिव्यक्ति अथवा रचना है। वही सारतत्व सर्वत्र वर्तमान है और मनुष्य की आत्मा में भी उस की ज्योति का अस्तित्व हैं। जीवात्मा तथा विश्वात्मा में अद्वैत भाव है। जगत के मूल में निवास करने वाली सत्ता वास्तव में आध्यात्मिक सत्ता है। कुछ विद्वानों का विचार है कि अद्वैतवाद एवं ईश्वरवाद में विरोध है पर अध्यापक राघाकृष्णन् के मत में अद्वैतवाद एवं ईश्वरवाद में कोई विरोध नहीं है। मानवजीवन में भी वही सत्ता अनुस्यूत है अतएव उस का अनुभव सब के लिए संभव है, और बहुतों ने उस का अनुभव किया है। धार्मिक भावना के मूल में उसी परमार्थ सत्य के साक्षात्कार का रहस्य निहित है, और इस साक्षात्कार के विना धर्म केवल दिखावे की वस्तु रह जाता है। मानव-जीवन की साधना का एकमात्र ध्येय उस निर्विशेप सत्ता का अपरोक्ष अनुभव प्राप्त करना है। सिक्रय साधानात्मक जीवन में अध्यापक राघाकृष्णन्

शंकर के निवृत्तिमार्ग को स्वीकार न कर के प्रेम और लोकसंग्रह की भावना से अनु-प्राणित जीवन के समर्थक हैं। समाज-सुधार का दम भरने वालों के लिए उन के निम्न-लिखित वाक्य सर्वदा स्मरणीय हैं—"दीन और खोए हुओं के प्रति सहानुभूति और उन को समझने के लिए उन के घावों का घोना और घव्वों को साफ़ करना आवश्यक है। एक मनुष्य की आत्मा अपने को दूसरे के प्रति केवल प्रेम और सहानुभूति द्वारा प्रकट करती है, प्रश्नोत्तर और तर्क द्वारा नहीं। यह सहानुभूति-पूर्ण प्रेम की भूखी है और नीरस जिज्ञासा से दूर रहने वाली।"

इन थोड़े से वाक्यों में अध्यापक राघाकृष्णन् के दार्शनिक विचारों का जो अत्यंत संक्षेप विवरण दिया गया है उस पर अनेक आक्षेप किए जा सकते हैं। जीवात्मा एवं पर-मात्मा में यदि अद्वैतभाव है तो मानव-जीवन में अपूर्णता क्यों है ? यदि आधारभूत सत्ता सर्वत्र समान रूप से व्याप्त है, तो संसार में दु:ख, दैन्य, अज्ञान इत्यादि क्यों डेरा डाले हुए हैं? उक्त सिद्धांत को स्वीकार कर लेने पर जीवन साधना और सुधार का क्या प्रयोजन है. इत्यादि अनेक प्रश्न किए जा सकते हैं। अध्यापक राधाकृष्णन् ने अधिकांश आक्षेपों के अत्यंत विश्रंभोत्पादक उत्तर दिए हैं। उन के वहुत से समाधान शंकाओं को निर्मूल कर देते हैं, पर कुछ शंकाएं अवश्य ऐसी हैं जिन का समाधान राघाकृष्णन् ही क्या किसी दार्श-निक के पास नहीं है। जीवात्मा एवं ब्रह्म में अद्दैत स्वीकार कर छेने पर जीवात्मा की अपूर्णता का परिहार इस प्रकार किया गया है कि 'मनुष्य में ईश्वर न केवल वस्तुतः है वरन् सावना-रूप भी विराजमान हैं। यदि यह समावान स्वीकार हो तो साधना एवं सुघार भी व्यर्थ नहीं है, यह मानना ही पड़ेगा। दु:ख-दैन्य का समाधान यह है कि पूर्णता की साधना के मार्ग में कष्ट का होना अवश्यभावी है। ऊँचे चढ़ने में कष्ट और नीचे गिरने में सरलता स्वाभाविक ही है। पर इस शंका का क्या समावान है कि विश्वातमा ने अज्ञाना-न्वित जीवों की क्यों सुष्टि की ? गौडपादाचार्य ने इन सव झमेलों को मिटाने के लिए अजातवाद सिद्धांत का प्रतिपादन किया था। राघाकृष्णन् के ग्रंथों को पढ़ने से वह संभव-तया अजातवाद से सहमत नहीं जान पड़ते। और फिर स्वयं अजातवाद भी कोई विशेष विश्वासीत्पादक समाधान नहीं है। यद्यपि अध्यापक राघाकृष्णन् के ग्रंथों में कुछ समस्याओं के उत्तर नहीं हैं, तथापि सच्ची वार्मिक साघना एवं उस की सार्थकता का जितना अच्छा विवरण उन के 'ऐन आइडियलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' में दिया गया है वैसा

अन्यत्र दुर्लभ है। शंकराद्वैत का भिवत-भावना के साथ जैसा सुंदर समन्वय अध्यापक राधाकृष्णन् ने किया है, देखते ही बनता है। साथ ही साथ उन्हों ने पाश्चात्य विज्ञानों की विचार-पद्धति का विवेचन करके स्पष्ट सिद्ध कर दिया है कि विज्ञान के मूल में भी अध्यात्मतत्व निहित है।

अध्यापक राघाकृष्णन् की रचनाओं एवं उन की विद्वता पर अनेक विद्वानों ने आक्षेप किए हैं। भारतवर्ष में ही ऐसे पंडितमानियों का अभाव नहीं है जो यह कहते हैं कि अध्यापक राधाकृष्णन् भारतीय-दर्शन का गंभीर ज्ञान नहीं रखते। एक महाशय तो यहां तक कहते सुने गए हैं कि राधाकृष्णन् को न भारतीय दर्शन का ज्ञान है न पाश्चात्य दर्शनों का; वह तो केवल एक 'पत्रकार' है। पंडित लोग कठिन शैली के अतिरिक्त अन्य किसी प्रकार की रचना का स्वागत नहीं करते। रावाकृष्णन् का अपराव यह है कि उन्हों ने दार्शनिक विचारों को सुचार और सरल रूप दे कर उन को सर्व-साघारण को वोघ-गम्य वना दिया है। रही भारतीय दर्शन के पूर्ण ज्ञान की वात; इस विषय में विचारणीय वात यह है कि कोई भी एक व्यक्ति संपूर्ण भारतीय दर्शन के सब अंगों का समान ज्ञान रखने का दावा नहीं कर सकता। इस वात को अध्यापक राधाकृष्णन् ने 'भारतीय दर्शन' के प्रथम भाग की भूमिका में स्पष्टतम रूप में स्वीकार किया है। यह संभव हो सकता है कि उन के 'भारतीय दर्शन' के कुछ अंश दूसरे अंशों के समान उच्च कोटि के न हों पर इस में तिनक भी संदेह नहीं है कि उन्हों ने भारतीय दर्शन एवं संस्कृति का जैसा स्पष्ट साक्षात्कार किया है, वैसा शायद ही किसी अन्य भारतीय दार्शनिक ने किया हो। कुछ अत्यंत उच्च कोटि के भारतीय विद्वानों ने उन की विद्वत्ता को स्वीकार किया है। कल-क़त्ता विश्वविद्यालय के सुप्रसिद्ध अद्वैती प्रो० कोिकलेश्वर भट्टाचार्य शास्त्री ने उन के 'भारतीय दर्शन' के अंतर्गत गीता के विवेचन का वँगला में अनुवाद किया है। कोक्लिश्वर शास्त्री जैसा विश्वविश्रुत विद्वान् अध्यापक राघाकृष्णन् की रचना के अनुवाद का परिश्रम स्वीकार करे इस से बढ़ कर प्रमाण राघाकृष्णन् के पांडित्य का क्या हो सकता है ? म० म० अनंतकृष्ण शास्त्री अद्वैतवाद एवं मीमांसा दर्शन के वेजोड़ पंडित हैं। उन्हों ने अपनी 'वेदांत-परिभाषा' की टीका की भूमिका अध्यापक राधाकृष्णन् से लिखवाई थी। जिन लोगों का यह कहना है कि अध्यापक रावाकृष्णन् संस्कृत नहीं जानते, वे इस भूमिका को पढ़ कर अपने निर्णय की समीक्षा कर लें तो अच्छा हो। म० म० प० श्रीनिवासाचार्य

विशिष्टाह्रैत के अप्रतिम आचार्य हैं। उन्हों ने अपने हाल ही में प्रकाशित हुए ग्रंथ की भूमिका राघाकृष्णन् से ही लिखवाई हैं। जो व्यक्ति इन पुराने ढरें के पंडितों के स्वभाव से परिचित हैं वह स्वयं समझ सकते हैं कि वे लोग जिस किसी का इस प्रकार सम्मान न करेंगे।

जैसे भारतवर्ष में अध्यापक राघाकृष्णन् के प्रशंसक एवं निदक विद्यमान हैं उसी प्रकार पाश्चात्य देशों में भी हैं। वहां कुछ ऐसे व्यक्ति वर्तमान हैं जो वर्तमान भारतीय जाग्रति को ईसाई धर्म के प्रभाव से उत्पन्न मानते हैं। विश्वकवि रवींद्रनाथ ठाक्र के दार्शनिक विचारों की समीक्षा करते हुए स्वयं अध्यापक राघाकृष्णन को ऐसे आलोचकों की युक्तियों का खंडन करना पड़ा था। राधाकृष्णन् के विचारों में भी उक्त आलोचकों को ईसाइयत का गहरा प्रभाव दिखलाई पड़ा है, और उन के विषय में उन के पास सव से वड़ी दलील है यह कि रायाकृष्णन् की सारी शिक्षा ईसाई शिक्षणालयों में हुई है। क्या हम इन तार्किकमन्य विदृद्पुंगवों से पूछ सकते हैं कि क्या उन शिक्षणालयों में उन के अतिरिक्त किसी दूसरे विद्यार्थी ने शिक्षा नहीं पाई? और यदि पाई तो उस ईसाइयत की शिक्षा के जादू से कम से कम एक भी दूसरा राधाकृष्णन् क्यों न वन सका ? स्वयं रावाकृष्णन् तो ज्ञान के क्षेत्र में पूर्व और पश्चिम एवं हिंदू और ईसाई का भेद स्वीकार करते ही नहीं हैं, अतएव वह अपने ईसाई गुरुओं के प्रति अत्यंत श्रद्धा का भाव रखते हैं। पर इस के विपरीत मेरे अनुभव में एक नया ही विचार आया है। मैंने अपने एक धार्मिक दृष्टिसंपन्न मित्र को अध्यापक राघाकृष्णन् की 'हार्ट अव् हिंदुस्तान' नामक पुस्तक पढ़ने को दी। उन्हों ने पुस्तक पढ़ कर लौटाने पर मुझ से कहा कि इस पुस्तक में ईसाई धर्म पर जो अध्याय है उस से पता चलता है कि लेखक ने ईसाई धर्म को ठीक-ठीक नहीं समझा है। उक्त सम्मतियों से जो निर्णय निकलता हो पाठक स्वयं निकाल लें।

पर पाश्चात्य देशों में अध्यापक राघाकृष्णन् के प्रशंसकों की संख्या ही अधिक है। अध्यापक म्यौरहैंड इंग्लैंड के जीवित दार्शनिकों में अत्यंत निर्मल-दृष्टि-संपन्न हैं। उन्हों ने राघाकृष्णन् की 'ऐन आइडिलिस्ट व्यू अव् लाइफ़' की समीक्षा में लिखा था ''उन (राघाकृष्णन्) में एक अमूल्य गुण है अर्थात् वह महान् यूरोपीय और उसी प्रकार महान् एशियाई विचारों की परंपरा से अभिज्ञ हैं, और इन दो परंपराओं के बीच कहा

जा सकता है कि संसार का आध्यात्मिक ज्ञान समाविष्ट है। अतएव वह एक दार्शनिक बहुभाषिए के तुल्य हैं।"

प्रो० जोड ने सुप्रसिद्ध यूनानी विद्वान् और दार्शनिक प्लेटो एवं राधाकृष्णन् के विचारों में अनेक स्थलों पर समानता पाई है। लार्ड हाल्डेन राधाकृष्णन् के निर्मल ज्ञान पर मुग्ध थे। इसी प्रकार प्रिंसिपल जैक्स, प्रो० कार्पेंटर, डा० बाइस इत्यादि चोटी के विद्वान् राधाकृष्णन् के प्रशंसकों में हैं।

## भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला के आदर्श

[ लेखक--डाक्टर बनारसीप्रसाद सक्सेना, एम्० ए०, पी-एच्० डी० (लंदन) ]

किसी देश की वास्तुकला उस देश के अतीत गौरव तथा वर्तमान निप्पत्ति का जीता-जागता लेखा है; और कुछ अंशों में भविष्य-विषयक जातीय ईप्सा का द्योतक भी है। भारतीय वास्तुकला का सांगोपांग इतिहास यथार्थ में अभी लिखा ही नहीं गया। कितपय यूरोपीय लेखकों ने इस विषय पर पुस्तकों अवश्य लिखी हैं, परंतु उन्हों ने जो कुछ भी लिखा है वह यदि विचार-पूर्वक देखा जाय तो या तो यूरोपीय दृष्टिकोण से उत्पन्न किसी कल्पना की व्याख्या है, या किसी विशेष विचार-विंदु की ऐतिहासिक पृष्ठभूमि से पृथक् की हुई और अतिशयोक्तिपूर्ण विवेचना।

भारतीय कला के साधारण स्वरूप के विषय में विचार प्रकट करते हुए विसेंट स्मिथ महोदय ने लिखा था— "हिंदुस्तान की भूमि पर रची हुई कृतियां बहुत कुछ विदेशी उत्पत्ति की हैं, और ऐतिहासिक दृष्टि से उन्हें विदेशी शैलियों का स्थानीय रूपांतर मात्र समझना चाहिए।" वही महोदय यह भी लिखते हैं कि— "हिंदुस्तान की विशिष्ट मुस्लिम कला सब की सब विदेशी है, और मक्का, इस्फ़हान तथा क़ुस्तुंतुनिया की शैलियों के आधार पर रची गई है। . . . . मुग़ल-काल की भारतीय-मुस्लिम कला मुख्यतः ईरानी है, और सम्यक् तर्क के सिद्धांत पर उस की विवेचना ईरानी कला के परिशिष्ट के रूप में की जानी चाहिए न कि हिंदुस्तानी कला की एक शाखा के रूप में।" इसी प्रकार के मत कई अन्य लेखकों ने भी प्रकट किए हैं। परंतु इस का श्रेय डाक्टर आनंदकुमार स्वामी और ई० वी० हैं के महोदय को है, कि उन के निरंतर प्रयत्न के परिणाम-स्वरूप आज 'विशेपज्ञों' के हिंदुस्तानी कला के संबंध में विचारों में परिवर्तन हो रहा है।

हिंदुस्तानी कला का अपना एक आदर्श रहा है, यह वात अस्वीकार नहीं की जा सकती। संभव है यह वात उन लोगों को प्रतीत न हो जो वस्तुओं पर अमरीका के सैलानियों जैसी दृष्टि डालते हैं। परंतु जो भी इस विषय में तिनक सूक्ष्मता के साथ पैठेगा वह यह अनुभव किए विना न रहेगा कि इस की अपनी विशेषताएं हैं, कल्पना-संवंधी वारीकियां हैं, और रचना-विषयक विशालता है। साधारण रीति से यह वताया जाता है कि हिंदू शिल्प धार्मिकता का पुट लिए हुए है परंतु वहुत कम लोगों ने इसे व्यक्त करने का प्रयत्न किया हैं कि यह शिल्प धर्म के आदर्शों की किस भाँति पूर्ति करता है और हिंदू धार्मिक विचारों की गहनताओं को यह किस भाँति निर्दाशत करता है। खंजुराहो, भुवनेश्वर और मदुरा के मंदिर; अजंता, एलोरा और वाग की गुफाएं; साँची, भारहुत और अमरावती के स्तूप—इन के विस्तृत वर्णन हुए हैं, परंतु इस वात का वहुत कम प्रयत्न हुआ है कि इन स्मारकों का संवंध उन लोगों के जीवन तथा विचार से दिखाया जाय जिन की यह वास्तव में कृतियां हैं, जिन्हें हम आज इतनी प्रशंसा की दृष्टि से देखते हैं।

्रह्मी प्रकार की कमी उन लोगों के विषय में भी अनुभव में आती है जिन्हों ने भार-तीय-मुस्लिम वास्तुकला के संबंध में लिखा है। इस की उत्पत्ति, विशेषताओं आदि के विषय में जो अनेक भिन्न मत प्रकट किए गए हैं उन्हें देखते हुए यही कहा जा सकता है कि लेखकों को तत्कालीन सामाजिक और मानसिक जीवन का या तो ज्ञान ही नहीं रहा है, या उन्हों ने अपने विषय को एक प्रकार से उस जीवन से पृथक् रख कर प्रतिपादित किया है। किसी भी जाति के उच्चतम आदर्शों का सार हमें उस जाति की कला में मिलता है और हम उस का सम्यक् अध्ययन उस समय तक नहीं कर संकते जब तक हम उस वातावरण से परिचय न प्राप्त करें जिस में वह पली और पुष्ट हुई है।

अपनी पृष्ठभूमि से अलग हो कर भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला भारतीय संस्कृति से एक असंबद्ध चीज जान पड़ती है। वास्तव में वह ऐसी है नहीं।

भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला के बादशों की विवेचना करने से पूर्व यह वात नितांत आवश्यक जान पड़ती है कि उस भ्रम का निराकरण हो जाय, जो फ़र्गुसन और विंसेंट स्मिय द्वारा दिए गए अशुद्ध नामकरण के कारण उस कला के साथ संवद्ध हो गया है। फ़र्गुसन इसे 'इंडो-सारसेनिक' और विंसेंट स्मिय 'इंडो-प्रशियन' कहते हैं। दूसरे शब्दों में, एक का यह विश्वास है कि भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला को प्रेरणा तथा आदर्श अरव से मिले हैं और दूसरे का मत है कि फ़ारस था ईरान से। निर्माण-संबंधी सूक्ष्मताओं में प्रवेश किए विना ही यह वात सहज में स्वीकार की जा सकती है, कि यद्यपि मध्य-काल

की ईरानी और भारतीय कृतियों में एक प्रकार का सादृश्य है, फिर भी उन दोनों के आदर्श जुदा हैं, उन की प्रेरणाएं भिन्न हैं।

इस प्रकार का उदाहरण देना कि चित भद्दा अवश्य होगा, परंतु यदि उर्दू या हिंदी भापा रोमन लिपि में लिखी जाय तो क्या वह एक यूरोपीय भापा वन जायगी? अथवा क्या अंग्रेज़ी के विषय में इटालियन, फ़रांसीसी या जर्मन होने का घोका हो सकता है—के बल इसी लिए कि वह भी रोमन लिपि में लिखी जाती है? एक लिपि होते हुए भी भापाओं के विषय में जो वात सत्य पड़ती है वही फ़ारसी अथवा ईरानी और हिंदुस्तानी वास्तुकला-शैलियों के विषय में भी यथार्थ आती है। अर्थात् वाहरी साम्य के प्रत्युत यह भिन्न हैं। दोनों देशों की प्रेरणाएं भिन्न हैं; ईरान और भारत के वातावरण न एक हो सकते थे, न थे। दोनों देशों के निवासियों में भिन्नता थी। अतएव उन के आदर्श एक कैसे होते? यह कहना कि चूंकि हिंदुस्तान के शासकों और ईरानियों का धर्म एक था इस लिए दोनों ने अपनी प्रेरणाएं अरव से प्राप्त की नितांत व्यर्थ है। अरव के पास तो अपना वास्तुकला का कोई आदर्श था भी नहीं। सारसेनी नमूने, जिन की उत्पत्ति इस्लाम के जन्म के वाद हुई, ऐसे थे जिन्हों ने अधिकांश उस देश के वाहर विकास पाया—या तो सिरिया में, या मिश्र में, या स्पेन अथवा ईरान में। जिस अर्थ में इस्लाम अरव की देन हैं, उस अर्थ में यह अरव की देन नहीं कहला सकते।

यदि इस्लाम के भारतीय धर्म से संपर्क ने यहां के निवासियों की भिक्त-भावना को सचेत किया और भिक्त-आंदोलन प्रचारित किया, जिस का प्रभाव स्वयं तत्कालीन सूफ़ी विचारों पर हुए विना न रह सका, यदि हिंदुस्तान के निवासी फ़ारसी भाषा तक की शैली और भाव में परिवर्तन लाने में समर्थ हुए, तो यह अनुमान किठन न होना चाहिए कि यदि विजेता नए आदर्शों को ले कर इस देश में उतरे (जो कई कारणों से संदिग्ध है) तो वे आदर्श शीछ्र ही स्थानीय परंपरा में मिल-जुल गए। इस लिए वास्तुकला की इस शैली को भारतीय-ईरानी अथवा भारतीय-सारसेनी कहना अशुद्ध होगा, क्योंकि इस प्रकार का नामकरण विदेशी अंश पर अत्यधिक जोर देता है। इसे भारतीय-मुस्लिम कहना अधिक उचित होगा क्योंकि यह हिंदुस्तान में मुस्लिम शासकों के समय में विकसित हुई।

परंतु स्थापत्य की इस शैली के नामकरण से महत्व का प्रश्न यह है कि इस के

आदर्श क्या रहे हैं। इस के निर्माण के भीतर क्या प्रेरणाएं काम करती रहीं हैं। इस संबंध में यह बता देना अनुचित न होगा कि सींदर्य-संबंधी रुचियां नैतिक आदर्शों की भाँति स्थिर नहीं होतीं वरन् परिवर्तनशील होती हैं। जहां तक स्थापत्य-कला का संबंध है, अनेक प्रभाव ऐसे हैं जो परिवर्तन उपस्थित करते रहते हैं। इन में व्यक्तिगत रुचि, राजनितक तथा सामाजिक वातावरण, और विशेपतया कारीगरों की व्यक्तिगत योग्यता तथा समय-विशेप पर सामग्रियों की उपलब्धि हैं। भारतीय-मुस्लिम स्थापत्य-कला पर विचार इस कारण से भी सीमित हो जाता है कि प्रायः जितनी इमारतें वची हुई हैं, वह शासकों या राजाओं द्वारा बनवाई गई हैं। इस से हमें साधारण जनता के आदर्शों का या उन की निर्माण-पद्धित का पता नहीं चलता।

मस्लिम इस देश में विजेताओं के रूप में आए, और कई सदियों तक देश में उन की स्थिति का आधार वल-प्रयोग रहा । उन की स्थिति देश-निवासियों के लिए अप्रिय रही और वह अवसर पाने पर शासन को उलट देने के लिए उद्यत रहे। विरोध के इस वातावरण तथा साधारण अरक्षित स्थिति ने शासकों को ऐसी इमारतें वनाने के लिए विवश किया जिस में कि वैरियों तथा आततायियों से रक्षा का ध्यान मुख्य रहा। इस के अतिरिक्त प्रत्येक शासक सिपाही होता था और वह फ़ौजी आदर्शों से प्रेरणा ग्रहण करता था । ऐसी दशा में एक ही प्रकार की इमारत की ओर उस का ध्यान जाना स्वाभाविक था और वह थी क़िला या दुर्ग। इस के अर्थ यह नहीं हैं कि मुस्लिमों की वनवाई हुई प्रत्येक इमारत किला है; लेकिन प्रत्येक निर्माण-कार्य में यह दूर्ग अथवा रक्षा का आदर्श किसी न किसी रूप में उपस्थित अवश्य रहा। वड़ी मोटी और ऊँची दीवारें जिन के ऊपर पनाहें वनी हुई हैं, दीवारों में उचित स्थलों पर ठोस लकड़ी के लोहे के फ़र्में में कसे हुए भारी दरवाजे, जिन में लोहे के मोटे काँटे जड़े हुए हैं-इस शैली की भारतीय-मुस्लिम काल की प्रमुख इमारतें हैं। इस प्रकार की दीवारें महलों, मक़वरों, मसजिदों, वागों के चारों ओर वनी होती थीं। मध्य-युग में यह सुदृढ़ दीवारें भीतरी इमारतों की वैरियों से रक्षा किया करती थीं; और आज भी यह समय और जलवायु की अवहेलना करती हुई दिखाई देती हैं।

नागरिकों में वादशाह का पद सब से मुख्य और प्रतिष्ठित था, और इसी कारण वह उतना ही आपद्ग्रस्त भी था। वही शासक, जनता का नेता, न्याय वितरण करने वाला तथा जीवन और संपत्ति की रक्षा करने वाला था। जब तक वह अपनी प्रजा पर आतंक वनाए रख सके तभी तक वह अपनी स्थित सुरक्षित रख सकता था। दूसरे शब्दों में वादशाह के सम्मान को वनाए रखने की आवश्यकता प्रवल थी। इस के कारण दरवार की आडंवर-पूर्ण शिष्टता का जन्म हुआ, शानदार जलूसों की आयोजना की गई और अन्य ढंग निकाले गए परंतु इन में सब से अधिक प्रभावशाली ढंग था वादशाह के लिए विशाल महलों का बनाया जाना। महल ऐसे विशाल बनते कि साधारण जनता उन्हें देखने मात्र से चकाचों घ हो जाती थी। बलवन का विशालता और शक्ति का प्रेम कहावत बन गया है। उस ने अपने लिए कोशक लाल नाम का महल बनवाया। उस की मृत्यु के उपरांत साम्प्राज्य में घोर अशांति फैली जिस के परिणाम-स्वरूप राज्य-कांति हुई। जलालुद्दीन फ़ीरोज् ने अपने को बादशाह घोषित किया और गद्दी पर बैठा। परंतु जब वह ताजपोशी के लिए दिल्ली गया और वहां वह लाल कोशक के सामने पहुंचा तो उस पर कुछ ऐसा आतंक छाया कि वह घोड़े पर से उतर पड़ा और पहले की भांति उस में पैदल प्रविष्ट हुआ। गद्दी, ताज, और राजदंड की भांति महल भी वादशाहत का चिन्ह था और वादशाह की महत्ता का अनुमान उस के महलों की विशालता को देख कर किया जाता था।

इस संबंध में यह जान लेना मनोरंजक होगा कि अंध-विश्वास और गर्व द्वारा भी भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला को वड़ी प्रेरणा प्राप्त हुई है। पठान-वंश के मुल्तान इस वात को शुभ नहीं मानते थे कि साम्राज्य का शासन पुरानी राजधानी अथवा पुराने शासक के महल से किया जाय। अतएव दिल्ली का प्रत्येक नया वादशाह जो गद्दी पर बैठा उस ने या तो अपने लिए नया महल निर्माण किया, या अपनी राजधानी का स्थल वदल दिया। 'पृथ्वी पर ४५ वर्ग मील का कोई दूसरा स्थल इतिहास के विद्याधियों के लिए इतने दिल्चिमी का नहीं है जितना कि वह स्थल जहां क्रमशः दिल्ली के मुल्तानों ने अपने निवास वनाए। कायकुवाद ने राजधानी दिल्ली से हटा कर किलोखारी में बनाई; इसी का नाम जलालुद्दीन फ़ीरोज़ खिलजी ने बदल कर शहरे-नी रक्खा। सिरी, तुग़लक़ाबाद, फ़ीरोज़ा-वाद, शाहजहाँनावाद, अपने-अपने ढंग से उन मुल्तानों की आकांक्षाओं के स्मारक हैं, जिन के नामों के साथ वह संबद्ध हैं।

राजधानी वदल देने का विचार सुल्तान-वंश के शासकों तक ही सीमित नहीं था। मुग़लों के समय में भी राजधानी का आगरा से सीकरी में वदला जाना, और वाद में शाह- जहां के समय में आगरा से दिल्ली वदला जाना तो था ही, हमें इस वात के भी प्रमाण मिलते हैं कि वादशाह लोग यदि अपनी राजधानियों को नहीं तो अपने खास महलों को सजाने का तथा अपने अन्य प्रिय स्थलों की उन्नति का विशेष ध्यान रखते थे। लाहौर, कावुल और काश्मीर अब तक इस वंश के शासकों की निर्माण-संबंधी रुचि और कला-प्रेम का परिचय अपने अवशेपों द्वारा देते हैं।

दूरस्थ प्रांतों में हम यही वातें होते हुए देखते हैं। मालवा, धार, माँडू में, वंगाल, गना, पांडुआ, राजमहल में, गुजरात, अहमदावाद, चंपानेर में, कुलवर्ग और विदर में वहमितयों के यहां और गुलवर्ग और हैदरावाद में कुत्वशाहियों के यहां राज-व्यवस्था ऐसी थी कि इन भिन्न नगरों की प्रतिष्ठा राजधानी की भाँति थी। इन सभी जगहों में शासकों के परिवर्तन के साथ नए निर्माणों की बहुतायत होती थी, जिन के द्वारा वास्तु-कला की भारतीय-मुस्लिम शैली में निस्संदेह बहुत विकास हुआ। और इस कारण कि प्रत्येक शासक अपनी प्रतिष्ठा के लिए नई इमारतें वनवाता, उन्नति की प्रगति तेज रही होगी।

प्रारंभिक सुल्तानों के समय के सैनिक वातावरण ने उन्हें मजबूर किया कि वे ऐसी इमारतें बनावें जो कि विशाल हों और जिन्हें देख कर भय उत्पन्न हो। मुस्लिम सैनिक थे ही, अतएव स्थापत्य-कला में भी उन्हों ने एक दृढ़ और वलयुक्त शैली का समर्थन किया। उत्साह के आधिक्य ने उन्हें वड़ी अलंकृत शैली ग्रहण करने पर विवश किया। इस का यह भी कारण हो सकता है कि उन पर हिंदू शैली से संपर्क की प्रतिक्रिया का असर रहा हो।

हिंदू निर्माणकार मुख्यतया शिल्पकार था। उस की कला का रहस्य ही अलकारि-कता में था। वह अपनी व्यवस्था की विशालता तथा गूढ़ता से आँखों को चकाचांध कर देता था। क़ुतवृद्दीन ऐवक, इल्तुतिमिश और अलाउद्दीन का उद्देश्य हिंदुओं पर प्रभाव उत्पन्न करना था। चूँिक उन के अधिकांश कारीगर ग़ैर-मुस्लिम थे, इस लिए उन्हों ने स्वाभाविकतया उन तरीक़ों से प्रभाव उत्पन्न करना चाहा जिन का उपयोग उन के वैरीं करते हैं। इस उक्ति का सब से अच्छा उदाहरण दिल्ली की क़ुव्वतुल-इस्लाम मसजिद में मिलता है जिस को कुतवुद्दीन ऐवक ने सन् ११६१ ई० में आरंभ कराया था।

इल्तुतिमिश और अलाउद्दीन खिलजी ने इस का विस्तार किया। क़्तुवृद्दीन के समय के परदों की नक़्क़ाशियां और अन्य दो सुल्तानों के समय म जो विस्तार हुआ है उस की भी नक्क़ाशियां, उन अंशों को छोड़कर जिस में तुग़रा तथा कूफ़ी खतों में लिखे लेख हैं और इमारत का इस्लामीपना दिखाते हैं, सब व्यवस्था और कृति में हिंदू हैं। सभी इसे स्वीकार करते हैं, कि इस मसजिद के एक-एक खंभे हिंदू शैली के हैं। इसी प्रकार का काम अजमेर के अरवई-दीन-का-झोपड़ा नामक मसजिद में मिलता है। यह मसजिद भी ऐवक के नाम से संबद्ध है।

इस प्रकार दूसरा आदर्श जिस पर कि प्रारंभिक मुस्लिम सुल्तांनों ने जोर देने का प्रयत्न किया धर्म-संबंधी था। चूंकि वह विदेशी थे इस लिए इन शासकों ने आवश्यकता किसी ऐसे बंधन की महसूस की जो उन को एक में मिला हुआ रख सके। उन के लिए इस से सहज कोई दूसरी बात न जान पड़ी कि ऐसी परिस्थित उत्पन्न करने का प्रयत्न करें जिस से कि उन के इस्लाम धर्म के कम से कम बाहरी रूप का पालन किया जा सके। इस के अतिरिक्त बहुत से मुस्लिम संत बाहरी देशों से आ कर देश में बस गए थे। उन्हें अपने रहने के लिए ऐसे स्थानों की आवश्यकता थी जो कि उन के कार्यों के केंद्र भी वन सकें। अतएव इन प्रारंभिक सुल्तानों का एक कर्तव्य-सा हो गया कि इन के लिए मसजिदें निर्माण करावें और उन के ब्यय के निमित्त भी प्रबंध करें। इस लिए इस में कोई आश्चर्य की वात नहीं है कि भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला का इतिहास मध्ययुग के वादशाहों द्वारा बनाए इन प्रार्थना-गृहों में अंकित है।

इन मसजिदों के वनवाने में शासकों और निर्माण करने वालों दोनों ही ने अपना कौशल दिखाया। इन की संख्या देश में अनिगिनित हैं। इन के नमूने भी जुदा-जुदा हैं, फिर भी उन में एक समानता है। दिल्ली और अजमेर की क़ुतवुद्दीन ऐवक की मसजिदों से ले कर आगरे की शाहजहां की मोती मसजिद तक और कुलवर्ग की मसजिद को ले कर, जो कि हिंदुस्तान में अपना जवाव नहीं रखती, निर्माण-कौशल की सभी विभिन्नताएं आ जाती हैं।

मसजिदों की भाँति, मुस्लिम सुल्तान मक्तवरों के वनवाने के लिए भी उत्सुक रहते थे। इन इमारतों में भी धर्म के आदशों को ग्रहण किए रहने का प्रयत्न किया गया, लेकिन साथ-साथ इस वात का भी ध्यान रक्खा गया कि यह उन शाहों की प्रतिष्ठा के अनुकूल भी हों जिन की स्मृति में यह वनाए जावें। गयासुद्दीन तुगलक, फ़ीरोज तुगलक, सय्यद मोहम्मद शाह, होशंग शाह, गुलवर्ग के वहमन शाह और फ़ीरोज शाह, सय्यद मुवारक, शेरशाह, हुमायूं आदि के मक्तवरे एक ही आदर्श, अथवा आदर्शों का संमिश्रण प्रदर्शित करते हैं। देखने में वे न्यूनाधिक किले जैसे लगते हैं, और अपने वातावरण के अनुसार या तो उन सुलतानों के चरित्रों का निदर्शन कराते हैं जिन की वे स्मृतियां हैं अथवा उन के चरित्रों का जिन्हों ने उन्हें निर्माण कराया है।

सीलहवीं सदी के आरंभ से, देश के सामाजिक, धार्मिक तथा विचार-संवंधी वाता-वरण में नई प्रवृत्तियां आगे आईं। घीरे-धीरे शासन ने विदेशीयता के वाने का परित्याग कर दिया था। यह ठीक है कि मिश्रित अथवा पृथक् प्रतिनिधित्व के ढंग का कोई समझौता नहीं हुआ था, न इसी संवंध में कोई निश्चित समझौता हुआ था कि एक दूसरे की संस्कृति की रक्षा कैसे हो, परंतु इस में कोई संदेह नहीं किया जा सकता कि प्रत्येक वर्ग दूसरे वर्ग के प्रति उचित आदर का भाव रखने लगा था। किस प्रकार इस देशवाले अपने विदेशी शासकों का साथ देने लगे थे इस के उदाहरण में हम लोदियों के शासन को ले सकते हैं। लोदी विदेशी तो थे ही, लेकिन इब्राहीम के परास्त होने और मृत्यु के उपरांत हिंदू वावर के आधीन नहीं होना चाहते थे। वरन् उन्हों ने कियात्मकरूप से उस के वैरियों की सहायता की। जब कि दोनों वर्ग राजनीति के क्षेत्र में एक-दूसरे से इतने सिन्नकट हो गए थे तो इस का अनुमान करना अनुचित न होगा कि वह अपने सांस्कृतिक आदर्शों में परस्पर और भी निकट थे। जो पतली भेद की दीवार अब भी थी वह धर्म की थी; परंतु यह भी शीघ्र ही दूर हो गई क्योंकि प्रारंभिक मुगल शासक धार्मिक मामलों में इतने कट्टर न थे।

ऐसी दशा में भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला के आदर्शों ने एक नया रंग ग्रहण किया।
मुस्लिम-शासन के आरंभ काल में इमारतों की रूप-रेखा ऐसी होती थी जिस से कि उन
की दृढ़ता का देखने वालों को अनुमान तथा उस से आतंक हो सके, शासकों के वल का
निदर्शन हो सके और जिसे देख कर मुस्लिम स्वयं एक आश्वासन ग्रहण कर सकें। परंतु
जव शेरशाह ने यह सिद्धांत निश्चित किया कि किसान और रियाया का हित राज-हित से
अभिन्न है तब शासकों और शासितों के बीच किसी प्रकार के भेद की दीवार को बनाए
रखने की आवश्यकता जाती रही। इस लिए नई इमारतों में यद्यपि अब भी कुछ
परंपरागत दृढ़ता वनी रही, फिर भी उन का वाह्य रूप ऐसा नहीं होता था जो दर्शकों के
हदयों पर आतंक का प्रभाव उत्पन्न कर सके। इस परिवर्तन का उदाहरण हमें सहसराम
के शेरशाह के मक्रवरे में मिलेगा।

परंतु यदि देखा जाय तो नई इमारतों में भी शासकों का दिखावे तथा विशालता का प्रेम तिनक भी कम नहीं हुआ है। मुग़ल वादशाह पिछले सुल्तानों से इस विषय में कुछ वढ़ कर ही ठहरेंगे। सीकरी का वुलंद दरवाजा तथा दिल्ली और आगरा के महल, मुग़ल वादशाहों की विशाल कल्पना, आकांक्षा तथा रुचि के परिचायक हैं। यदि वह हिंदुओं के कीशल का उपयोग करते हैं, तो केवल कला की उन्नति के लिए। सैनिक आदर्श अब भी मौजूद है।

सर यदुनाथ सरकार ने मुगल शासन-पद्धति की 'हल्के परदे के साथ लूट' वताया है, परंतु उन के विरुद्ध सब कुछ कह लेने के बाद भी इसे स्वीकार करना पड़ता है कि उन्हों ने वास्तुकला में मानवता के अंश को सम्मिलित किया।

सौंदर्य के आदर्श का विस्तार और भी अधिक उस समय हुआ जब कि मुग़लों ने इमारतों के साथ वागों का चलन किया। जिस देश से मुग़ल हिंदुस्तान में आए थे वह अपने हिंदि वागों के लिए प्रसिद्ध था। तैमूर की जन्मभूमि 'शहरे-सब्ज़' के नाम से प्रसिद्ध थी। वावर ने कावुल में कई वाग लगवाए थे। उस के उत्तराधिकारियों ने हिंदुस्तान में इस का चलन किया और उन्हें कोई इमारत उस समय तक पूरी नहीं जान पड़ती थी जब तक उस में वाग न हो—वह भी इस तरह नहीं कि वाद में लगाए गए हों, वरन् व्यवस्था का अंग हों। इस नई प्रवृत्ति का कारण मुग़लों का गहरा प्रकृति-प्रेम था। वह अपनी इमारतों के चारों ओर प्राकृतिक वातावरण उत्पन्न करना चाहते थे। वह वागों की व्यवस्था करना तथा वृक्षों के लगाने की कला को खूव जानते थे और मकानों, महलों, मसजिदों आदि के साथ उचित रीति से वाग लगाते रहते थे।

आगरे में आने पर वावर ने पहला काम जो किया वह यह था कि अपने लिए एक अच्छे सुखकर निवास को वनावे। उस के प्रयत्न के फल-स्वरूप आगरे में जो महल बना वह बाग के बीच व्यवस्थित था। इसे इमारत का जो हम विस्तृत वर्णन वावर के 'आत्म-चरित' में पाते हैं उस से हमें इस का अच्छा अनुमान हो जाता है कि किस प्रकार के बागों का प्रचलन वादशाह ने हिंदुस्तान में किया। उसे अद्भुत सफलता मिली। वह लिखता है:—"हिंद के लोगों ने, जिन्हों ने ऐसे व्यवस्थित तथा सुरम्य स्थल पहले नहीं देखे थे, यमुना के उस तट की भूमि को जिस पर यह महल बने थे कावुल का नाम दे दिया था।"

वाग़ की व्यवस्था ने ताजमहल के सींदर्य को किस प्रकार वृद्धि प्रदान की है इस का वर्णन कई लेखकों ने किया है।

वास्तव में उद्यान मुग़लकालीन कला में सजावट का मुख्य आधार रहा है। "हम चाहे जिस छोटी या वड़ी इमारत को अथवा अन्य कलात्मक कृति को देखें, यही आघार सव जगह दिखाई देगा। चाहे हम दीवान खास की फूलों की क्यारियों के तख्ते को देखें, या उसी प्रकार के तख्ते ताज के गिर्द देखें हम इस आधार को पावेंगे। इसी प्रकार गुलाव-जल के पात्र, गुलदान, फल की तश्तरियों और पुराने ईरानी शराव के प्यालों और हिंदु-स्तानी चीनी की ईंटों में उद्यान ही सजावट का आधार मिलेगा। ...... कालीनों, चीनी की इंटों, नक्काशियों और चित्रों में लपेटदार सरो और फल के वृक्षों का जो अंकन हमें मिलता है वह साक्षात् वाग़ों के आधार पर वने हैं और सरो के अनंतर फल के वृक्षों का रचना-ऋम जीवन, मृत्यु और अनंत का प्रिय लाक्षणिक चिन्ह है।" इस प्रकार मुग़ल-कालीन वास्तुकला ने सींदर्य तथा विशालता के आदर्शों में सामंजस्य स्थापित करने का प्रयत्न किया। यह उन्नति तथा विकास का सूचक है। वास्तुकला का आदर्श संकुचित तथा सीमित नहीं रह गया है। यह अब कलात्मक वातावरण में स्वाभाविक और सहज सींदर्य उत्पन्न करने का प्रयत्न करता है। इस का उद्देश्य शासकों के निकट के वातावरण तथा जीवन का कला-पूर्ण चित्रण है। धर्म अब इस की प्रेरणा का मूल नहीं है। धर्म अब पृष्ठभूमि में पहुँच गया है। अव इस का उद्देश्य रक्षा अथवा एकता का साधन वनना नहीं रहा। वास्तुकला संबंधी आदर्शों पर अब लौकिक रंग चढ़ गया है। परंतु इस ने उन्हें पतित नहीं होने दिया। विलक इस ने उन्हें वास्तविक हृदय की भावनाओं को सुस्पष्ट-रूप में प्रकट करने की विशेष क्षमता प्रदान कर दी है।

## प्राचीन वेष्णव-संप्रदाय

[ लेखक—-डाक्टर उमेश मिश्र, एम्० ए०, डी० लिट्०, (इलाहाबाद)]

तत्त्ववृष्ट्या ब्रह्मरूपमवाङ मनसगोचरम् । साकारतां गतं कृष्णं घमंसंस्थापनाय च ॥ नत्वा श्रीमदुमेशोऽयं जयदेवात्मओ द्विजः । तनोति वैष्णवमतं प्राचीनं विष्णुप्रीतये ॥

भारतीय शास्त्रों के दो प्रधान विभाग हैं—निगम और आगम। वेद तथा वेदमूलक ज्ञान एवं क्रियाप्रधान शास्त्र को 'निगम' कहते हैं। 'आगम' से साधारण रूप में सभी शास्त्र लिए जाते हैं, किंतु जब यह 'निगम' शब्द के साथ-साथ प्रयुक्त होता है, तब इस से तंत्र-शास्त्र या शक्ति या भक्तिप्रधान शास्त्र ही समझा जाता है। इसी लिए 'आगम' शब्द का अर्थ करते हुए प्राचीन ग्रंथकारों ने लिखा है—

> आगतं शिववच्त्रेभ्यो गतं च गिरिजाश्रुतौ । मतं च वासुदेवस्य तस्मादागममुच्यते ।।

इस श्लोक में 'वासुदेवस्य मतं' यह देख कर 'आगम' के साथ वैष्णव-संप्रदाय का संबंध भी स्पष्ट हो जाता है। इस में भिक्त की प्रधानता है, और प्रायः यह शास्त्र शिव-पार्वती के संवाद-रूप में पूर्व में रहा है, ऐसा मालूम होता है। ज्ञान, इच्छा, और किया—ये सब भिक्त के व्याप्य हैं और उसी को पुष्ट करते हैं। नारद ने अपने 'भिक्त-सूत्र' में भी कहा है—'सा तु कर्मज्ञानयोगेभ्योऽप्यधिकतरा' । अर्थात् कर्म, ज्ञान और योग से भी बढ़ कर भिक्त है। 'देवीभागवत' में भी कहा है—'मत्सेवातोऽधिकं किचित् नैव जानाति

१ ४.२५

र्काहचित्' । आगम के अनुसार मोक्ष भी भिक्त का व्याप्य ही है। जैसा कि 'नारद-पंचरात्र' में कहा गया है—

हरिभक्तिमहादेच्याः सर्वा मुक्त्यादिसिद्धयः। भुक्तयञ्चाद्भुतास्तस्याः चेटिकावदनुत्रताः॥

अर्थात् हरि की भिक्त तो महादेवी हैं, और मुक्ति एवं भुक्ति आदि उन की चेटियां हैं। अतएव मुमुक्षुओं को भिक्ति ही को ग्रहण करना चाहिए। इसी लिए नारद ने कहा है— 'तस्मात् सैव ग्राह्या मुमुक्षुभिः' । इन के मत में 'पराभिक्ति' ही जीवन का चरम पुरुपार्थ है।

भिक्तिशास्त्र के अनेक प्राचीन आचार्य हुए हैं—पाराशर्य, गर्ग, शांडिल्य, नारद, कुमार, शुक, विष्णु, कींडिन्य, शेप, उद्धव, अरुणि, विल, हनुमान्, विभीपण, काश्यप तथा वादरायण है। किंतु इन सभी आचार्यों ने अपने भिन्न-भिन्न ग्रंथ लिखे या नहीं, यह मालूम नहीं। केवल नारद और शांडिल्य के भिक्त-सूत्रों से हम परिचित हैं। इस के अतिरिक्त काशी के किसी दाक्षिणात्य विद्वान् के घर से एक और भी भिक्तसूत्र-रूप ग्रंथ मिला है, जो कि 'सरस्वती भवन स्टडीज' में प्रकाशित हुआ है । इसी भिक्तशास्त्र के वल पर 'पंचरात्र' और 'भागवत' संप्रदायों ने अपने-अपने अस्तित्व को स्थिर किया है। ये दोनों संप्रदाय यद्यपि इस समय एक ही हो गए हैं, किंतु पूर्व में दोनों अलग-अलग थे। इस समय ये दोनों ही वैष्णव-संप्रदाय के नाम से भी विख्यात हैं।

वैष्णव-संप्रदाय प्राचीन काल से चार प्रधान विभागों में विभक्त है :--

१—श्रीसंप्रदाय—इस की आदिम प्रवर्तक श्री या लक्ष्मी हैं। इस के प्रधान संस्थापक श्रीरामानुजाचार्य हुए। वाद में श्रीरामानंद स्वामी ने इस का प्रचार वढ़ाया, इस लिए इसे 'रामानंद-संप्रदाय' और इस के अनुयायी को 'रामानंदी' भी कहते हैं। इस का दार्शनिक मत 'विशिष्टाहुँत' के नाम से प्रसिद्ध है।

२--हंससंप्रदाय-इस के प्रवर्तक सनकादि और प्रधान संस्थापक निवाकीचार्य

<sup>🤻 &#</sup>x27;नारदसूत्र', १०---२३; 'ज्ञांडिल्यसूत्र', २.१. २६---३०

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> भाग २, पृष्ठ ७४—-८१

हुए। अतएव यह 'निवार्क-संप्रदाय' भी कहलाता है; और वाद को हरिव्यासस्वामी ने इस का प्रचार किया इस लिए यह 'हरिव्यासी' भी कहा जाता है। इस का दार्झनिक मत 'द्वैताद्वैत' या 'भेदाभेद' कहा जाता है।

३— ब्रह्मसंप्रदाय— इस के प्रधान प्रवर्तक ब्रह्मा, और संस्थापक मध्वाचार्य हुए। पश्चात् गौड्स्वामी ने इस का विशेष प्रचार किया। इस लिए यह 'मध्वसंप्रदाय' और 'गौड़िया-संप्रदाय' भी कहलाता है। इस का दार्शनिक सिद्धांत 'द्वैतवाद' कहलाता है।

४--एद्रसंप्रदाय--एद्र इस के प्रधान प्रवर्तक और विष्णुस्वामी प्रधान संस्थापक हुए। वाद को वल्लभाचार्य ने इस का विशेष प्रचार किया। इस लिए यह 'विष्णुस्वामी-संप्रदाय' और 'वल्लभ-संप्रदाय' भी कहलाता है। इस का दार्शनिक मत 'शुद्धाद्वैत' कहलाता है।

'शक्तिसंगमतंत्र' के अनुसार गीण और मुख्य भेद से तंत्रोक्त वैष्णव-संप्रदायों की संख्या निम्नलिखत दश है ---

१--वैखानस--यह स्मार्त-वैष्णव कहा जाता है। इस के अनुयायी वैखानस मुनि के उपदेश के अनुसार दीक्षित होते हैं।

२-श्रीराधावत्लभी-वैष्णवों के प्रसिद्ध आचार तथा व्यवहार का पालन विशेष रूप से इस संप्रदाय में नित्य होता है। विष्णुमंत्रों का जप ये लोग सदैव करते रहते हैं। शांतभाव को प्रधान मान कर संसार की प्रत्येक वस्तु से अपने चित्त को हटा कर केवल विष्णु की चिंता में लगाना, इन का प्रधान ध्येय है।

इस के आदि-प्रवर्तक एक हरिवंश गोस्वामी थे जिन का जन्म संवत् १५५६ (१५०३ ई०) में आगरा में हुआ था। इन का पैत्रिक स्थान सहारनपुर जिला के दिव-वनवास' नामक ग्राम में था। पूर्ण वयस्क होने पर यह वृंदावन गए, और वहां इन्हों ने एक नवीन संप्रदाय स्थापित किया जिसे लोग 'राधावल्लभ' के नाम से कहने लगे। कहा जाता है कि इन के श्वशुर ने इन्हें एक राधावल्लभ की मूर्ति दी थी और उसी के नाम पर यह संप्रदाय प्रसिद्ध हुआ। इन्हों ने वड़े खर्च से संवत् १६४१ में राधावल्लभ का एक सुंदर मंदिर वृंदावन में वनवाया। ये लोग वैष्णव-चिन्ह शरीर में धारण करते थे।

<sup>9 8---=</sup> 

३—गोकुलेश—इस संप्रदाय के लोग नाना प्रकार के आभूपणों का धारण करना, सुगंधित द्रव्यों को शरीर में लगाना, तथा गौओं से प्रेम करना अपना मुख्य कर्तव्य समझते हैं। ये लोग कृष्ण के केलि-समय के स्वरूप को धारण करते हैं, और अपने शरीर, अर्थ, तथा प्राण को कृष्ण को समर्पण करते हैं। ऊपर से ये लोग कृष्ण के उपासक मालूम होते हैं किंतु अंतः करण में ये शक्ति के उपासक हैं। गानविद्या में इन का अधिक प्रेम होता है। ये अपने शरीर को लताओं से लपेटना पसंद करते हैं। इस संप्रदाय को वैष्णवों ने सर्वसिद्धिकर माना है। ये सब स्मार्त और वैष्णव के लौकिक कलह में लगे रहते हैं, और शिव और विष्णु के ऐक्य भाव को नहीं मानते।

४—वृंदावनी—इस संप्रदाय के लोगों को किसी बात की आशा नहीं रहती है। ये सब अपने को पूर्णकाम मानते हैं। ये सर्वदा प्रसन्नचित्त हो कर विष्णु की भिक्त में लीन रहते हैं। स्त्रियों के ध्यान में भी ये लगे रहते हैं, और उन के संग से चंचल भी हो जाते हैं। ये वन-विहार पसंद करते हैं। और सुगांधत द्रव्य शरीर में लगाते हैं। सारूप्य-मोक्ष का ज्ञान इन्हें रहता है।

५—रामानंदी—'रा' से शक्ति तथा 'म' से शिव समझा जाता है। इन दोनों का सामरस्यप्रयुक्त जो आनंद हैं, उसी में ये लोग मग्न रहते हैं। ये शांतिचित्त, प्रसन्नातमा तथा विचारवान् होते हैं और वस्तुमात्र में समानरूप का अनुभव करते हैं। रामानंद स्वामी ने, जिन का जन्मकाल १३०० ई० कहा जाता है, इस संप्रदाय को चलाया।

६—हरिव्यासी—पापों को नाज्ञ करने में ये तत्पर रहते हैं। ये विष्णुभक्त और जितेंद्रिय होते हैं। यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, ध्यान, धारणा तथा समाधि—इस अप्टांग योग का पूर्ण अभ्यास करते हैं; परार्थ ही में अपना समय लगाते हैं। ये शिव और शक्ति के स्वरूप को धारण करते हैं।

इस संप्रदाय के आदि-संस्थापक बुंदेलखंड के निवासी एक हरिराम शुक्ल थे जिन का जन्म १५१० ई० में हुआ था। इन्हीं का दूसरा नाम हरिव्यास मुनि था। यह श्री भट्ट के शिष्य और परशुराम के गुरु थे। निवाकीचार्य की वनाई हुई 'दशक्लोकी' की एक टीका भी इन्हों ने लिखी हैं। इन्हों ने १५५५ ई० में वृंदावन जा कर पहले राघावल्लभ संप्रदाय को स्वीकार किया, किंतु वाद में उसे छोड़ कर एक दूसरा नया संप्रदाय अपने नाम पर ही चलाया। ७—िनंबार्क—इस संप्रदाय वाले स्वातंत्र्यप्रेमी होते हैं। ये लोग पूजा के बाह्य स्वरूप ही में नियम-पूर्वक लगे रहते हैं। ये विष्णु के अनन्यभक्त होते हैं और प्रसन्नचित्त रहते हैं। ये अपने आचरणों को तथा शरीर एवं वस्त्रों को स्वच्छ रखते हैं। ये स्मार्तों के ब्रोही होते हैं।

८—भागवत—इस संप्रदाय के लोग पूर्ण विष्णुभक्त होते हैं। ये अपने इंद्रियों को अपने वक्ष में रखते हुए सदैव प्रसन्न रहते हैं। स्मार्ती का गौरव इन्हें रहता है, किंतु ये शिव के विद्रेपी यहां तक होते हैं, कि भूल से यदि किसी शैव का संसर्ग हो जाय तो झट स्नान कर लेते हैं। शरीर को स्वच्छ रखना और सुंदर वेप बनाना इन का कर्तव्य है। ये अरुण वेप धारण करते हैं।

९--पांचरात्र-इस संप्रदाय वाले पंचरात्रि-प्रत करते हैं। ये रंडा को श्रीकृष्ण का प्रसाद कह कर उसे पूजते हैं। ेे शिव की निंदा तो करते ही हैं, वैष्णवों की भी निंदा करते हैं।

१०—वीरवेष्णव—ये केवल विष्णुभक्त होते हैं और अन्य सब देवताओं की निंदा करते हैं।

अव यहां उपर्युक्त चार प्रधान वैष्णव संप्रदायों का परिचय दिया जाता है।

### १--श्रीसंप्रदाय

श्री या लक्ष्मी इस की प्रवर्तक हैं, इस लिए इस संप्रदाय के लोग लक्ष्मीनारायण के उपासक होते हैं। इस का प्रधान केंद्र तामिल प्रांत कहा जा सकता है। इस प्रांत के इतिहास से ज्ञात होता है कि वहां बहुत पूर्व बैष्णव धर्म-प्रवर्तक बारह भक्त हुए हैं, जिन के नाम ये हैं—सरोयोगिन्, भूतयोगिन्, महद्योगिन् या श्रांतयोगिन्, भिक्तसार, शठकोप, मधुरकवि, कुलशेखर, विष्णुचित्त, गोदा, भक्तां घ्रिरेणु, योगिवाहन और परकाल । इन के बाद छ: वैष्णवाचार्य हुए जिन में नाथमुनि अीर उन के पौत्र यामुनाचार्य

१ 'श्री मद्भागवत', ११---५--३८---४०

<sup>ै</sup>एल्. कृष्णस्वामी ऐयंगर, 'लाइफ एंड टाइम्स इत्यादि', पृ० ३--४

भ तत्त्वमुक्ताकलाप के अंत में।

वहुत प्रसिद्ध थे। मध्यवीथिभट्ट और कृष्णपाद भी प्राचीन आचार्य थे, । नाथमुनि दसवीं शताब्दी में हुए यह कहा जाता है । यह परकालमुनि के शिष्य थे। 'न्यायतत्व' और 'योगरहस्य' इन के प्रसिद्ध ग्रंथ हैं ।

इन के बाद यामुनाचार्य हुए जिन्हों ने वैष्णव-संप्रदाय को वैदिक सिद्ध करने का पूर्ण प्रयत्न किया। 'आगमप्रामाण्य', 'महापुरुपनिर्णय', 'सिद्धित्रय', 'गीतार्थ- संग्रह', 'चतु:श्लोकी' तथा 'स्तोत्ररत्न' इन के प्रसिद्ध ग्रंथ हैं। यामुनमुनि श्रीरंगम में रहते थे।

यामुनमृति के प्रचान शिष्य प्रसिद्ध रामानुजाचार्य थे। रामानुज का दूसरा नाम लक्ष्मण था। इन का जन्म १०१७ ई० में हुआ। इन के पिता का नाम केशव था जो रामानुज के जन्म के कुछ ही दिन वाद परलोक सिधारे। वाल्यावस्था में साधारण शिक्षा प्राप्त कर इन्हें वेदांत पढ़ने की उत्कट इच्छा हुई, और यह अपने मौसी के पुत्र गोविंद के साथ कांची आकर यादवप्रकाश से वेदांत पढ़ने लगे। किंतु यहां उन्हें संतोप नहीं हुआ। इतने में यामुनमृति ने रामानुज के गुणों से प्रसन्न हो कर इन्हें श्रीरंगम बुलाया। परंतु रामानुज के श्रीरंगम पहुँचने के पूर्व ही यामुनमृति का देहांत हो चुका था। श्रीरंगम पहुँच कर रामानुज ने वादरायण सूत्र के ऊपर भाष्य रचने की प्रतिज्ञा की, और पुनः कांची लौट कर चले आए। पेरिअनंबि-नामक संन्यासी से इन्हों ने संन्यास ग्रहण किया, पुनः श्रीरंगम जा कर स्थिर हो गए। पश्चात् अपने एक शिष्य (जिसे 'वोधायनवृत्ति' कंठस्थ थी), की सहायता से रामानुज ने 'श्रीभाष्य' की रचना की और वाद में 'वेदांतसार', 'वेदांबंसंग्रह', 'वेदांतदीय' तथा 'गीताभाष्य' आदि ग्रंथों की भी रचना की।

इन के अनुयायियों में 'तत्त्वत्रय' के रचयिता लोकाचार्य, 'पंचरात्ररक्षा' आदि ग्रंथों के कर्ता वेदांतदेशिक, 'यतींद्रमतदीपिका' के रचयिता श्रीनिवासाचार्य आदि वहुत प्रसिद्ध हुए हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> (तत्त्वत्रयभाष्यं, पृ० २, ५

<sup>ै</sup>सर एस्० राघाकुष्णन्—'ईडियन फ़िलासफ़ी', भाग १,पृ० ६६८ <sup>3</sup>वही ।

रामानुज के अनुसार चित्, अचित् और ईश्वर ये ही तीन मूल-तत्त्व हैं। इन

में ईश्वर तो प्रधान अंगी हैं, और चित् तथा अचित् इस के दो

तत्त्व

विशेषण या अंग हैं। इसी लिए यह मत 'विशिष्ट-अद्वैतवाद'
कहलाता है।

चित् तत्त्व ही जीवात्मा है, जो देह, इंद्रिय, मन, प्राण तया वृद्धि से भिन्न है। यह स्वप्रकाश, आनंदरूप या सुखरूप, नित्य, अणु, अव्यक्त या अतींद्रिय, अचित्य, निर्ययव,

किंविकार तथा ज्ञान का आश्रय है। ईश्वर इस का नियामक है, अर्थात् ईश्वर की वृद्धि के अधीन इस का सव व्यापार होता है। ईश्वर ही इस का धारक है और यह ईश्वर का अंगभूत भी है।  $^9$ 

जीवात्मा का ज्ञान सर्वव्यापक है इसी लिए इसे भोग में कोई भी प्रतिवंबक नहीं होता, और एक ही काल में एक आत्मा अनेक शरीर ग्रहण कर सकता है। यही जीव ज्ञाता, भोक्ता और कर्त्ता है। संसारी कार्यों के प्रति आत्मा में स्वाभाविक कर्तृत्व नहीं है। जीव में जो स्वातंत्र्य है वह ईश्वर-प्रदत्त है। इन दोनों में सेव्य-सेवक-भाव है। जीव जो कुछ करता है, सब ईश्वर-प्रेरित हो कर ही करता है।

जीवात्मा के तीन भेद हैं-वद्ध, मुक्त तथा नित्य।

वद्धजीव—'वद्ध' उन्हें कहते हैं जिन का सांसारिक जीवन अभी समाप्त नहीं हुआ है। इन के रहने का स्थान चीदहों भुवन हैं। ब्रह्मा से ले कर अति तुच्छ कीड़े-मकोड़े तक सभी वद्ध हैं। इन बद्ध जीवों की उत्पत्ति के संबंध में कहा गया है कि भगवान् के नाभिकमल से ब्रह्मा हुए और उन से रुद्ध, सनक, सनंदन, सनातन तथा सनत्कुमार; नारद आदि देविध; विशिष्ठ, भृगु, आदि ब्रह्मिप; तथा पुलस्त्य, मरीचि, दक्ष, कश्यप आदि नी प्रजापित उत्पन्न हुए। इन से देव लोग; इंद्र, विह्न, यम, निर्ऋत, वरुण, मस्त्, कुवेर, ईश, ब्रह्मा तथा अनंत ये दश दिक्पाल; विश्वभुक्, विपिश्चित्, विभु, प्रभु, शिखि, मनोजव, अद्भुत,

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'तत्त्वत्रय',पृ० ५, २४ वही,पृ० १३ <sup>१</sup>वही,पृ० १६-२० <sup>8</sup>वही,पृ० २०-२१

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> 'यितपितमतदीपिका', पृ० ३२। यहां 'मनुस्मृति' में लिखा है कि ब्रह्मा ने प्रजाओं को उत्पन्न करने के लिए दश प्रजापित बनाए जिन्हें ब्रह्मीय कहते हैं। इन के नाम दिए हैं— मरीचि, अत्रि, अंगिरा, पुलस्त्य, प्रलह, कतु, प्रचेता, विसिष्ठ, भृगु और नारद—-१-३४, ३५

त्रिदिव, विल, इंद्र, सुशांति, सुकींत्त, ऋतधाता तथा दिवस्पति ये चौदह इंद्र; १ स्वायंभुव, स्वारोचिष, उत्तम, तामस, रैवत, चाक्षुष, वैवस्वत, सार्वीण, दक्षसार्वीण, ब्रह्मसार्वीण, घर्मसार्वीण, रुद्रसार्वीण, देवसार्वीण तथा इंद्रसार्वीण ये चौदह मनु; असुर; पितृगण; सिद्ध; गंधवं; किन्नर; किंपुरुष; विद्याघर आदि; धर, ध्रुव, सोम, विष्णु, अनिल, अनल, प्रत्यूष, तथा प्रभास ये आठ वसु; अज, एकपात्, अहिर्वुध्न, पिनाकी, अपराजित, त्र्यंवक, महेरवर, वृपाकिंप, शंभु, हरण तथा ईरवर ये ग्यारह रुद्ध; विवस्वान्, अर्थ्यमा, पूपा, त्वष्टा, सविता, भग, धाता, विधाता, वरुण, मित्र, शक्त तथा उरुक्रम ये वारह आदित्य; दोनों अश्वनीकुमार; दानव, यक्ष, राक्षस, पिशाच, गुह्यक आदि देवयोनि; ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैद्य तथा शूद्र आदि मनुष्य-गण; पशु, मृग, पक्षी, सरीसृप, पतंग, कीट आदि तिर्यक्-गण; वृक्ष, गुल्म, लता, वीरुघ तथा तृण आदि स्थावर; ये सव कमशः उत्पन्न हुए।

इन में से तिर्यक्-गण, स्थावर आदि को छोड़ अन्य सव 'शास्त्रवश्य' कहलाते हैं। इन में से कुछ तो भोग की इच्छा रखते हैं और कुछ मोक्ष की। भोगियों में भी कुछ तो अर्थ और काम को अपना ध्येय मानते हैं और कुछ केवल धर्म को। धार्मिक वृद्धि वाले परलोक को मानते हैं, तथा देवताओं एवं भगवान् में श्रद्धा और भिक्त रखते हैं। मुक्ति की इच्छा रखने वाले कुछ तो केवल ज्ञान-द्वारा प्रकृति तथा पुरुप के 'विवेक' को ही अपना ध्येय समझते हैं, कुछ 'भिक्त' तथा 'प्रपत्ति' के द्वारा भगवान् में लीन होना अपना कर्तव्य समझते हैं। इस भिक्तमार्ग में देवताओं के अतिरिक्त केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य ही को अधिकार है, शूद्र को नहीं। जो सव तरह से दिख हैं, तथा जिन्हें भगवान् की शरण छोड़ अन्य उपाय न हो तथा जो अपना सर्वस्व भगवान् को समर्पण कर दें वे ही 'प्रपन्न' कहलाते हैं। इन में से कोई तो भगवान् द्वारा धर्म, अर्थ और काम इन तीनों की प्राप्ति को अपना ध्येय मानते हैं और कोई केवल मोक्ष को ही अपना चरम उद्देश्य समझते हैं। मोक्ष की इच्छा रखने वाले संसार से विरक्त हो कर, सत्संग से विवेकवृद्धि को प्राप्त कर, सद्गुरु के समीप जा कर भगवान् के चरणों में अपने को समर्पण कर देते हैं। इस के अविकारी सभी होते हैं। इन में से कुछ तो ऐसे होते हैं जो प्रारव्ध-कर्म को मानते हुए

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'देवीपुराण', कालब्यवस्थाव्याय ।

अपने शरीर के स्वाभाविक अवसान-समय की प्रतीक्षा करते हैं। वे 'दृष्त' कहलाते हैं। और जो इस संसार में अपने को प्रज्वलित अग्नि के मध्य में जलते हुए के समान मान कर शीघ्र से शीघ्र इस से छुटकारा चाहते हैं वे 'आतं' कहलाते हैं।

मुक्तजीव—इन के अतिरिक्त कुछ ऐसे जीव हैं जो 'मुक्त' कहलाते हैं। ये लोग भगवान् की आराधना का उपाय जान कर अपना कर्तव्य समझ कर भगवान् की नित्य तथा नैमित्तिक आज्ञा का किंकर के समान पालन करते हैं, भगवान् तथा भगवद्भक्तों के प्रति कोई अपराध भूल से भी न हो इस का सतत ध्यान रखते हैं। अपने शरीर को छोड़ने के समय ये अपने सुकृत तथा दुष्कृत के भोग को नाश कर हृदय में परमात्मा का ध्यान करते हुए मुक्ति के द्वारस्वरूप सुपुम्ना नाड़ी में प्रवेश कर प्रह्मरंद्र्य से निकल कर हृदय के साय-साथ सूर्य की किरणों के सहारे अग्निलोक को चले जाते हैं। मार्ग में दिन, पूर्वपक्ष, उत्तरायण, संवत्सर के अभिमानी देवता लोग तथा वायु इन का सत्कार करते हैं। इस के बाद जीव सूर्यमंडल को भेद कर नभोरंद्र्य से होते हुए सूर्य लोक को पहुंच जाते हैं। इस के बाद चंद्र, विद्युत्, वरुण, इंद्र तथा प्रजापितयों द्वारा मार्ग दिखाए जाने पर आतिवाहिकगणों के साय-साथ चंद्रादि लोकों से होते हुए जीव वैकुंठ की सीमा में विद्यमान 'विरजा' नाम के तीर्थ में पहुँच जाते हैं। यहां आ कर ये जीव सूक्ष्म शरीर का परित्याग करते हैं।

यहां पर जीव अमानुपीय हाथों के स्पर्श के कारण अप्राकृतिक दिव्य-शरीर को धारण करते हैं। यहां पर इन का स्वरूप चतुर्भुजी हो जाता है तथा ये ब्रह्म अलंकारों से युक्त हो जाते हैं। फिर इंद्र, प्रजापित आदि नगर-द्वारपालों की आज्ञा से श्रीवैकुंठ नाम के दिव्य नगर में ये प्रवेश करते हैं। इसके वादगरु तथा अनंत से युक्त झंडों से सजाए हुए दीर्घ प्राकारों सिहत गोपुरों को पार करते हुए 'ऐरम्मद' नाम के अमृत सरोवर तथा 'सोम-सवन' नाम के अश्वत्य को देख कर, हाथ में माला लिए हुए पाँच सी दिव्य अप्सराओं द्वारा आदर-सत्कार पाते हुए, ब्रह्म-गंघादियों से अलंकृत हो कर, अनंत, गरुड़, विष्वक्सेन आदि को प्रणाम करते हुए तथा उन से सम्मान पा कर, महामणि-मंडप के पास पहुंच कर, पलंग के पास अपने आचार्य को देखते हैं। उन्हें प्रणाम कर जीव पलंग के पास जाते हैं।

वहां धर्मादि पीठ के ऊपर अनंत-कमल पर वैठे हुए, हाथ में चामर लिए हुए विमला आदि से सेवित, श्रीभूलीला के साथ, शंख, चक्र आदि दिव्य-आयुघों से युक्त, चमकते हुए किरीट, मकराकृति कुंडल, गले के हार, केयूर, कटक, श्रीवत्स, कौस्तुभ मणि, मुक्ता,

दामोदर-वंधन, पीतांवर, कांचीगुण, नूपुर आदि अनेक दिव्य-भूपणों से विभूपित, अनंत उदार कल्याण गुणों के सागर श्रीभगवान् को देख कर उन के कमल-चरणों पर अपना सिर रख कर जीव प्रणाम करते हैं। इस के वाद श्रीभगवान् अपनी गोद में विठा कर प्रत्येक जीव से पूछते हैं—'तुम कौन हो?' उत्तर में जीव कहता है—'मैं ब्रह्म प्रकार हूं' अर्थात् एक प्रकार का ब्रह्म हूं। फिर भगवान् उस की तरफ़ देखते हैं और इसी से जीव को अत्यंत हर्पानुभव प्राप्त होता है, तथा सब तरह के, सभी अवस्था के उपयुक्त भगवान् के प्रति सेवकभाव तथा स्नेह जीव में आविर्भूत हो जाता है, और इस सब का अनुभव, जीव को होने लगता है। ऐसे जीव 'मुक्त' कहलाते हैं। ये मुक्त जीव ब्रह्म के समान भोग करते हैं। ये भी अनेक हैं, तथा सब लोकों में अपनी इच्छा से विचरण कर सकते हैं। व

नित्यजीव—'नित्यजीव' उन्हें कहते हैं जो कभी भी संसार में न आए हों। इन में ज्ञान का संकोच कभी नहीं रहता है। ये भगवान् के विरुद्ध आचरण कभी नहीं करते। ईश्वर की नित्य इच्छा से ही इन के भिन्न-भिन्न अधिकार अनादि काल से नियत हैं। भगवान् के अवतार के समान इन के भी अवतार स्वेच्छा से ही होते हैं। अनंत, गरुड़, विष्वक्-सेन आदि 'नित्यजीव' हैं। इने

आत्मा में 'अचित्' के संसर्ग से अविद्या, कर्म, वासना तथा रुचि उत्पन्न होते हैं, और अचित् के निवृत्त होने से ही ये अविद्या आदि भी निवृत्त होते हैं। इन तीनों प्रकार के चेतनों में जो ज्ञान है वह आत्मा के स्वरूप के समान नित्य, द्रव्यात्मक, अजड़ तथा आनंद-स्वरूप है। आत्मा के स्वरूप में संकोच और विकास नहीं है और न तो अपने को छोड़ वह दूसरे किसी का प्रकाशक ही है। किंतु ज्ञान, संकोच तथा विकासवान् है, तथा अपने से अतिरिक्त का ही प्रकाशक है। मुक्तावस्था में ज्ञान सभी आत्मा में पूर्णतया विक-सित रहता है। किसी का ज्ञान सदैव व्यापक रहता है, जैसे—देवताओं का; किसी का कभी भी व्यापक नहीं रहता है, जैसे—वद्यजीवों का; तथा किसी का कभी-कभी व्यापक रहता है, जैसे मुक्त पुरुषों का। दि

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'यतिपतिमतदीपिका', पृ० ३२—-३६

र 'यतिपतिमतदीपिका', पृ० ३६

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup> वही, पृ० ३५

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> 'तत्त्वत्रय', पृ० २६

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 'तत्त्वत्रय', पृ० २६

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> 'तत्त्वत्रयभाष्य', पृ० ३४-३६

यह तत्त्व जड़ तथा विकारवान् है। इस के तीन भेद होते हैं—शुद्धसत्त्व, मिश्रसत्त्व, तथा शून्यसत्त्व। 'शुद्धसत्त्व' में रजोगुण तथा तमोगुण नहीं रहते। इसी लिए यह नित्य है।

अचित् तत्त्व

यह ज्ञान एवं आनंद का जनक हैं। विना किसी कमें के केवल भगवान् की इच्छा से यह शुद्धसत्त्व नित्यधाम के वस्तुमात्र का आकार धारण कर लेता है। इसी से समस्त वैकुंठधाम, विमान, गोपुर, मंडप, प्रासाद आदि तथा नित्यमुक्त जीव एवं भगवान् का देह-पर्यत वना है। यह अपूर्व तेजोमय वस्तु हैं जिस का पता नित्यमुक्तों को तथा ईश्वर को भी नहीं मिलता है। इस के स्वरूप को निर्णय करना अत्यंत कठिन हैं। कोई इसे जड़ कहते हैं और कोई अजड़। अजड़ कहने वालों के मतानुसार नित्यमुक्त तथा ईश्वर के ज्ञान विना ही यह स्वयं प्रकाशमान है। संसारियों को इस का अनुभव नहीं होता। शुद्धसत्त्व शरीरादि रूप में परिणत होता है और विना किसी विषय के ही इस का भान होता है। शब्द, स्पर्श आदि इस के धर्म हैं।

'मिश्रसत्त्व' में तीनों गुण मिश्रित रहते हैं। यह वद्ध पुरुषों के ज्ञान तथा आनंद का आवरणस्वरूप है। इसी के कांरण विपरीत ज्ञान भी उत्पन्न होता है। यह नित्य तथा ईश्वर की जगत्सृष्टिस्वरूप कीड़ा में 'परिकर' अर्थात् सहायक है। यही विकारों के उत्पादक होने के कारण 'प्रकृति', ज्ञान के विरोधी होने के कारण 'अविद्या', तथा विचित्र सृष्टि करने के निमित्त 'माया' कहलाता है। शब्दादि पाँच विषय, पाँच इंद्रिय, पाँच भूत पाँच प्राण, प्रकृति, महत्, अहंकार तथा मन इसी के वढ़ते हुए परिणाम हैं।

'सत्त्वशून्य' त्रिगुणशून्य तत्त्व 'काल' है। यह प्रकृति तथा प्राकृतिक पदार्थों के परिणाम का हेतु है। यह भी नित्य तथा ईश्वर का क्रीड़ापरिकर एवं शरीर है। विना काले के अधीन हुए ईश्वर भी जगत की सृष्टि नहीं कर सकते हैं। नित्य, नैमित्तिक तथा प्राकृत-प्रलय इसी काल के अधीन हैं।

शुद्ध तथा मिश्रसत्त्व से जीवात्मा तथा ईश्वर का भोग्य (विषय), भोगस्थान (चतुर्देश भुवन), तथा भोगसामग्री (चक्षुरादि) वनते हैं।

आत्मा तथा जड़ ईश्वराश्रित हैं। चित् और अचित् इस के देह हैं। इन को छोड़

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>'तत्त्वत्रय', पृ० ४१

कर पृथक् स्वरूप में चित् और अचित् नहीं रह सकते। अनंत ज्ञानवान्, आनंद का एकमात्र स्वरूप, ज्ञान, शक्ति आदि अच्छे गुणों से विभूषित, समस्त जगत की सृष्टि-स्थिति एवं संहार करने वाला, धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष का देने वाला, विचित्र शरीर धारण करने वाला तथा लक्ष्मी, भू एवं लीला का नायक ईश्वर है। यह चारों प्रकार के भक्तों का आश्रयदाता है। अज्ञानिओं के लिए ज्ञानस्वरूप, अशक्तों के लिए शक्तिस्वरूप, अपराधियों के लिए क्षमास्वरूप, दुःखियों के लिए कृपास्वरूप, अविद्यादि दोषों से युक्तों के लिए वात्सल्यस्वरूप, मंदों के लिए शीलस्वरूप, कुटिलों के लिए सीधे स्वभाव का धारण करने वाला, दुष्ट हृदय वालों के लिए सुहृद्दस्वरूप ईश्वर ही है।

ईश्वर इतना दयालु है कि दूसरों को दुःख में देख कर आह भरता है, तथा उन के कल्याण के मार्ग को ढूँढ़ निकालता है। यही ईश्वर अपनी इच्छा से सकल जगत का कारण-स्वरूप है। संसार को उत्पन्न करने का एक-मात्र प्रयोजन भगवत्लीला है। संसार का संहार करना भी भगवान् की लीला ही है। यही ईश्वर स्वयं जगदूप में परिणत हो जाता है।

भगवान् की देह के स्वरूप को वर्णन करते हुए लोकाचार्य ने कहा है — यह उस के अपने स्वरूप तथा गुण के अनुरूप, नित्य, एक-रूप, शुद्धसत्त्वमय, अत्यंत तेजोमय, सुकुमार, सुंदर, लावण्ययुक्त, सुगंधियुक्त, यौवनावस्था को धारण करने वाला, दिव्य रूपवान् तथा योगियों का एक मात्र ध्येय है। भगवान् का शरीर उस के असली स्वरूप को जीव के देह के समान कभी भी नहीं छिपा सकता है। भगवान् का शरीर सकल जगत को मोहनेवाला है। इस रूप के दर्शन से सांसारिक समस्त भोग्य पदार्थों के प्रति विरिक्त उत्पन्न हो जाती है। यह तीनों तापों को नाश करने वाला है। नित्यमुक्तों से सतत ध्यान करने योग्य यह भगवान् का स्वरूप है। दिव्य भूषणों से तथा दिव्य अस्त्रों से सदैव यह शरीर युक्त रहता है। यह भक्तों का रक्षक है, धर्म की रक्षा के लिए जब कोई जगत में अवतार लेता है तो वह भगवदेह से ही आविर्भृत होता है।

ईश्वर का स्वरूप पाँच प्रकार का है।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'तत्त्वत्रय', पृ० ११५-११६; 'तत्त्वत्रयभाष्य', पृ० ११६-१२१

१—पर—यही वासुदेवस्वरूप कहलाता है। यह स्वरूप काल की गित से परे है। इस का कभी परिणाम नहीं होता है, निरविध आनंद से सदा विभूषित रहता है। यही भगवान् का पाड्गुण्यविग्रह कहलाता है इसी को वैकुंठ में देवता लोग नेत्रों से तथा ज्ञान से देखते रहते हैं।

२—व्यूह—यह स्वरूप विश्व की लीला के निमित्त है। यह संकर्षण, प्रद्युम्न तथा अनिरुद्ध के स्वरूप में वर्त्तमान है। संसारियों की रक्षा तथा भक्तों के प्रति अनुग्रह दिखाने के लिए यह स्वरूप है। 'पर' स्वरूप में तो ज्ञान, वल, ऐश्वर्य, वीर्य, शक्ति तथा तेज ये छः गुण सदैव वर्तमान हैं, किंतु 'व्यूह' में केवल दो ही दो गुण प्रकट रूप में वर्तमान रहते हैं। अर्थात् ज्ञान तथा वल संकर्षण के स्वरूप में प्रकट है, प्रद्युम्न में ऐश्वर्य तथा वीर्य गुण एवं अनिरुद्ध में शक्ति और तेज रहता है।

३--विभव--यह अनंत होने पर भी गीण और मुख्य भेद से दो प्रकार का होता है। मुख्य विभव श्रीभगवान् का अंश तथा अष्राकृत देहयुक्त है। यही स्वरूप मुमुक्षुओं के लिए उपास्य है।

४—अंतर्यामी—इस स्वरूप से भगवान् जीवों के अंतः करण में प्रवेश कर जीवों की सकल प्रवृत्तियों का नियमन करते हैं। इसी रूप से भगवान् सभी अवस्था में सभी जीव की सहायता करते हैं।

५-अर्चावतार-यह घट में रहने वाली भगवान् की उपास्य मूर्ति है।

भगवान् की उपासना को ही निविच्यासन, योग, ज्ञान, या भिक्त कहते हैं। ध्यान के द्वारा भिक्तसावन होता है और उसी से भगवान् प्रसन्न होते हैं। इन के मत में वंघन पारमाधिक है। अतएव जीव और ब्रह्म-संबंधी अभेदवुद्धि-द्वारा उस वंघन का नाज्ञ-नहीं हो सकता है। वंघनिवृत्ति केवल ईववर की प्रीति और प्रसन्नता पर निर्भर है। अभेद ज्ञान एक प्रकार से मिथ्या होने के कारण इस से वंघन और दृढ़ हो जाता है। जीव भोक्ता है, प्रकृति भोग्य है तथा ईववर इस का प्रेरक है। यह भेद इन के स्वरूप में रहता है। और अभेद-ज्ञान इस पारमाथिक स्वरूपभेद को नष्ट करता है। इसी लिए उसे मिथ्या ज्ञान माना है।

वज्ञान, वल, ऐंडवर्य, वीर्य, शक्ति तथा तेज से परिपूर्ण भगवान् का देह है—'तत्त्वत्रयभाष्य', पु० १२४

रामानुज के मतानुसार वर्णाश्रमोचित कर्म करने से चित्तशुद्धि होती है। चित्त-शुद्धि से भक्ति और भक्ति से मोक्ष-प्राप्ति होती है।

प्रसंगवश रामानुज के मत के अनुसार यहां ज्ञान का स्वरूप विवेचन किया जाता है। ज्ञान स्वयंप्रकाश तथा विभु है। नित्य-जीवों का तथा ईश्वर का ज्ञान नित्य एवं व्यापक है। वद्वजीव का ज्ञान तिरोहित रहता है। मुक्तों का पहले तिरो-ज्ञानस्वरूप विचार हित रहता है पश्चात् आविर्भूत होता है। ये लोग भी ज्ञान को स्वतः प्रमाण मानते हैं। संकोच तथा विकासावस्था ले कर ही ज्ञान की उत्पत्ति एवं नाश का प्रयोग होता है। ज्ञान को रामानुज-मत वाले द्रव्य मानते हैं। यद्यपि आत्मा का गुण भी ज्ञान है तथापि प्रभा के समान यह गुण और द्रव्य दोनों हो सकता है। और इसी लिए अपने आश्रय से अन्यत्र भी ज्ञान रह सकता है। १ मुक्तों का ज्ञान एक ही काल में नेत्र या सूर्य के तेज के समान अनंत देहों के साथ संयुक्त हो सकता है। सुख, दुःख, इच्छा, द्वेप तथा प्रयत्न ये सव ज्ञान ही के स्वरूप हैं। ज्ञान मन का सहकारी है। प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम, स्मृति, संशय, विपर्यय, भ्रम, विवेक, व्यवसाय, मोह, राग, द्वेष, मद, मात्सर्य, धैर्य, चापल्य, दंभ, लोभ, कोध, दर्प, स्तंभ, द्रोह, अभिनिवेश, निर्वेद, आनंद, सुमित, दुर्माते, सुप्रीति, तुप्टि, उन्नति, जांति, कांति, विरक्ति, रित, मैत्री, दया, मुमुक्षा, लज्जा, तितिक्षा, विचारणा, जिगीषा, मुदिता, क्षमा, चिकीर्पा, जुंगुप्सा, भावना, कुहना, असूया, जिघांसा, तृष्णा, दुराशा, वासना, दुर्वासना, चर्चा, श्रद्धा, भिनत, प्रपत्ति आदि जो जीव के गुण हैं वे सव ज्ञान ही की अवस्था-विशेष हैं। र

उन्त सभी गुणों में भिन्त तथा प्रपित्त का विशेष स्थान है। इन्हीं दोनों से प्रसन्न हो कर ईश्वर मोक्ष देता है। यही मोक्ष के साधन हैं। कर्मयोग तथा ज्ञानयोग आदि भी भिन्त ही के द्वारा मोक्षसाधक हैं, अन्यथा नहीं। इसी प्रपित्त को शरणागित भी कहते हैं। इसी के सहारे अर्जुन को श्री कृष्णभगवान् ने उपदेश दिया था, जैसा गीता में कहा गया है—

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'यतिपतिमतदीपिका', पृ० २६

<sup>ै</sup>वही,पृ० २७

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>वही, पृ० २९

### यच्छ्रेयः स्यान्निश्चितं सूहि तन्मे । शिष्यस्तेऽहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम् ॥

रामानुज के मत में भी समस्त पदार्थ प्रमाण और प्रमेय के भेद से दो प्रकार के के हैं। प्रमेय का संक्षिप्त वर्णन ऊपर हो चुका, अब प्रमाण के संबंध में भी कुछ लिखना प्रमाण-निरूपण अवश्यक है। प्रमा, अर्थात् यथार्थज्ञान, के करण को 'प्रमाण' कहते हैं। इन के मत में प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द ये तीन प्रमाण के भेद हैं।

१—प्रत्यक्ष-प्रमाण—हम लोगों के इंद्रिय के द्वारा साक्षात् ययार्यज्ञान का जो करण है वही 'प्रत्यक्ष' है। इस के निविकल्पक और सविकल्पक दो भेद हैं। नीला, पीला आदि गुण तथा अवयव-संस्थान आदि से विशिष्ट प्रथम वार जो विषय का ज्ञान होता है वही 'निविकल्पक' है, और ऊहापोह-सहित गुण तथा अवयव-संस्थान आदि से विशिष्ट दूसरी, तीसरी वार जो वस्तु का ज्ञान है, वही 'सविकल्पक' प्रत्यक्ष है। दोनों ही भेदों में विशिष्ट-विषयक ज्ञान इन के मत में, माना गया है। नैयायिकों के सिद्धांत से यह विलक्षण है। रामानुज के मत में अविशिष्टग्राही ज्ञान होता ही नहीं । इंद्रिय और अर्थ के सिन्नकर्प से पाँचों इंद्रियों के द्वारा भिन्न-भिन्न प्रकार का प्रत्यक्ष ज्ञान होता है। ये इन भेदों के अति-रिक्त 'अर्वाचीन' और 'अनर्वाचीन' और भी दो भेद मानते हैं। फर 'अर्वाचीन' के भी दो भेद हैं—'इंद्रियसायेक्ष' और 'इंद्रियानपेक्ष'। 'इंद्रियानपेक्ष' भी फिर दो प्रकार का है—'स्वयं-सिद्ध' और 'दिव्य'। योगजन्य प्रत्यक्ष 'स्वयं-सिद्ध' है तथा भगवत्प्रसाद-जन्य प्रत्यक्ष 'दिव्य' है। 'अनर्वाचीन' प्रत्यक्ष में इंद्रिय की कोई भी अपेक्षा नहीं रहती, जैसे—नित्यमुक्तजीव तथा ईश्वर का ज्ञान। भे

स्मृति, प्रत्यभिज्ञा, अभाव—जो कि इन के मत में भाव-स्वरूप ही है—ऊह, संशय तथा प्रतिभा ये सब प्रत्यक्ष प्रमाण ही के अंतर्भूत माने जाते हैं। ये लोग 'सत्-ख्याति' वादी हैं इस लिए इन के मत में ज्ञान के सभी विषय सत्य हैं। यथार्थ में 'सर्व

१२-७ र्यतिपतिमतदीपिका', पृ० ३

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup>वही,पृ०४

विज्ञानं यथार्थम्' इस के अनुसार 'भ्रम' आदि भी यथार्थ है, मिथ्या नहीं। इस पर भी जो किसी ज्ञान को भ्रमात्मक कहते हैं, वह केवल लौकिक व्यवहार में वाघा उत्पन्न होने के कारण से ही। इस लिए स्वप्नज्ञान भी इन के मत में सत्य ही है।

ये तीन प्रकार के चैतन्य मानते हैं—अंतःकरणाविच्छन्न, अंतःकरणवृत्त्यविच्छन्न, तथा विषयाविच्छन्न चैतन्य। जब ये तीनों चैतन्य एकत्रित होते हैं तभी 'साक्षात्कार' कहा जाता है। १

२-अनुमान-प्रमाण-- 'व्याप्य' के व्याप्यत्व के अनुसंघान से किसी व्यापक का जो ज्ञान है उसे ही 'अनुमान' और उस के करण को 'अनुमित' कहते हैं। व्याप्य और व्यापक में 'उपाधि'-रहित जो नियत संबंध है उसे ही 'व्याप्ति' कहते हैं। इस का ज्ञान वार-वार दो वस्तुओं को एकत्रित देखने से होता है। 'अन्वय' और 'व्यितरेक' दो प्रकार की व्याप्ति होती है। 'अन्वयव्यितरेकी' और 'केवलान्वयी' अनुमान के दो भेद ये लोग मानते हैं। 'केवल-व्यितरेकी' में साध्य अप्रसिद्ध होने के कारण व्यितरेक-व्याप्ति दुर्ग्रह है, इस लिए इसे ये लोग नहीं मानते। '

साधारणरूप से तो प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय तथा निगमन ये पाँचों अनुमान के अवयवों को ये भी स्वीकार करते हैं, किंतु व्याप्ति और पक्षधर्मता इन दोनों अनुमान के प्रधान अंगों की सिद्धि केवल उदाहरण तथा उपनय ही के द्वारा होती हैं, इस लिए कभी तीन ही और कभी दो ही अवयवों को ये मानते हैं। यथार्थ में इन का कहना है कि जितने अवयवों के द्वारा विपक्षी को अपना सिद्धांत समझा सके, उतने ही अवयवों को मानना चाहिए।

उपमान, अर्थापित और तर्क तथा कथा, जल्प, वितंडा, छल, जाति और निग्रह-स्थान ये सव अनुमान ही के अंतर्भूत हैं।

३—शब्द-प्रमाण—अनाप्तों से नहीं कहा गया जी वाक्य, उस से उत्पन्न जो उस का अर्थ, उसी के ज्ञान को शब्दज्ञान तथा उस के करण को शब्द-प्रमाण कहते हैं। इन के मत में वेद अपौरुपेय और नित्य हैं। शिक्षा आदि पड़ंग से युक्त वेद प्रमाण हैं। आप्त-रिचत स्मृति यदि श्रुति से अविरुद्ध हो तथा आचार, व्यवहार और प्रायश्चित्तादि की प्रतिपादक

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> 'यतिपतिमतदीपिका', पृ० ५

हो तो वह भी प्रमाण है। वेद-मूलक पुराण और इतिहास भी प्रमाण हैं। इन में भी जो विरोध-प्रतिपादक हैं वह अप्रमाण हैं। 'श्रीपंचरात्त्रयागम' में वेदों से कहीं भी विरोध नहीं होने के कारण यह सर्वथा प्रमाण है। 'वैखानस-आगम' और 'धर्मशास्त्र' वेदों के अविरुद्ध होने से प्रमाण हैं। वकुल आभरण आदि विद्वानों की उक्तियां सभी प्रमाणतर हैं, और श्रीरामानुज का श्रीभाष्य आदि तो प्रमाणतम है।

मिश्र-सत्व में तीनों गुण हैं। इसी को प्रकृति, माया, अविद्या जादि कहते हैं। यह नित्य है। भगवान के संकल्प से इस की साम्यावस्था में वैपम्य उत्पन्न होता है। इसी से यह

कार्योन्मुखावस्या को प्राप्त कर अव्यक्त कहलाता है। पहले 'महत्' की उत्पत्ति होती है। गुण के अनुसार इस के तीन भेद हैं। इस से अहंकार उत्पन्न होता है। गुणानुरूप इस के भी तीन भेद हैं—वैकारिक, तैजस, और भूतादि। वैकारिक और भूतादि से ग्यारह इंद्रियां उत्पन्न होती हैं। मन भी इन के मत में ज्ञानेंद्रिय है, इस लिए छः तो ज्ञानेंद्रिय और पाँच कर्मेंद्रिय हैं। इंद्रिय का परिणाम 'अणु' है। जब जीव योग के बल से दूसरे के शरीर में प्रवेश करता है, और अन्य लोकों में भी भ्रमण करता है, उस समय भी इंद्रियां जीव के साथ रहती हैं। मुक्ति में ये जीव का साथ छोड़ देती हैं, और प्रलय-पर्यंत या तो इसी संसार में रहती हैं या जिन के इंद्रियां नहीं हैं वे इन्हें ग्रहण कर लेते हैं। के

#### २---हंस-संप्रदाय

भगवान् नें हंस के रूप में सब से पहले इस संप्रदाय के सिद्धांतों को सनक आदि को सिखलाया। उन सबों ने फिर कुमार को सिखाया। कुमार से नारद और नारद से निवाकीचार्य को वही उपदेश मिले। इसी लिए यह 'हंस-संप्रदाय' और 'निवार्क-संप्रदाय' भी कहलाता है। निवार्क सुदर्शन-चक्र के अवतार माने जाते हैं। इन के पिता अरुणमुनि और माता जयंतीदेवी थीं। किसी-किसी मत से इन के माता और पिता के नाम कमशः सरस्वती और जगन्नाथ थे। ये निवापुर या निव या नैदूर्यपत्तन के रहने वाले तैलंगी ब्राह्मण थे। इन का जन्म किसी वैशाख शुक्ल तृतीया में हुआ था। डाक्टर

<sup>&</sup>lt;sup>१ '</sup>यतिपतिमतदीपिका', पु० १७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>वेदांतपारिजातसौरम, १—३—=; केशवस्वामी-रचित गीता की टीका।

भंडारकर के मतानुसार ये लगभग ११६२ ई० में मरे थे। इस लिए इन का जीवन-काल वारहवीं सदी का प्रथम भाग होना चाहिए।

निवार्काचार्य वड़े विद्वान् थे। इन में अलौकिक शक्ति भी थी। एक समय इन्हों ने अपनी शक्ति से एक संन्यासी को, नीम के पेड़ पर, अस्त हो जाने पर भी सूर्य का दर्शन कराया था, इसी लिए इन का निवार्क नाम भी पड़ा यह कहा जाता है। रे

'वेदांतपारिजातसौरभ', 'सिद्धांतरत्न', 'दशक्लोकी' 'श्रीकृष्णस्तव,' 'वेदांत-कौस्तुभ', 'वेदांतकौस्तुभप्रभा', 'पांचजन्य', 'तत्वप्रकाशिका' तथा 'सकलाचार्यमतसंग्रह' आदि ग्रंथ इन के मत के प्रतिपादक हैं।

निवार्क-मत का दार्शनिक सिद्धांत 'भेदाभेद' या 'द्वैताद्वैत' है। इस मत में जीवात्मा, परमात्मा या ईश्वर और प्रकृति या जड़ ये तीन तत्त्व हैं। ये तीनों आपस में

भिन्न-भिन्न हैं। इसी लिए ये द्वैतवादी हैं। जीव तथा प्रकृति ये दोनों परमात्मा के अधीन हैं। परमात्मा ओतप्रोत-भाव से जीव और जड़ में वर्तमान है। परमात्मा के विना इन दोनों की स्थिति ही नहीं हो सकती है। परमात्मा से जन का इतना ही अंतर है जितना कि समुद्र का उस के तरंग से। इसी लिए एक प्रकार से ये अभेदवादी भी हैं।

'एपोऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्यः' इत्यादि श्रुति के आधार पर ये लोग जीव को 'अणु' मानते हैं। श्रु प्रत्येक प्राणी में जीव भिन्न-भिन्न है, और इसी से सुख-दुःख के वैचित्र्य का समाधान हो सकता है। यह अनंत और गुणमयी माया से वद्ध है। यह ज्ञान का आश्रय और ज्ञानस्वरूप भी है। इसी लिए इंद्रिय के विना भी जीव में ज्ञान रहता है। प

जीव द्रष्टा, भोक्ता, कर्त्ता और श्रोता सभी है। यह अणु होने पर भी समस्त शरीर के सुख-दु:ख का अनुभव करता है। इसी समस्त शरीर में प्रकाश भी है। अणु होने पर भी

१ वेदांतपारिजातसीरभ'---भूमिका, पृ० ३; डाक्टर आर० जी० भंडारकर--- 'वैब्युविज्म ऐंड जैविज्म', प० ६२

<sup>ें</sup> भक्तेमाल', सर्ग २२ विदांतपारिजातसौरभ', १-२-५-६; २-१-१३ ४ 'सकलाचार्यमतसंग्रह', पृ० १०; 'वेदांतपारिजातसौरभ', २—–३—–१९, २२ ४ 'सकलाचार्यमतसंग्रह', पृ० ६—–११

गुणों के कारण जीव विभु भी है किंतु इस में सर्वगतत्त्व नहीं है। जीव स्वतंत्र नहीं है। यह अपने ज्ञान, कर्म, मोक्ष तथा बंघन सब के निमित्त ईश्वर पर निर्भर है। परमात्मा के अनुग्रह से सज्जन लोग जीवात्मा का भी ज्ञान प्राप्त करते हैं। यह आनंदमय नहीं हो सकता है। अपने किए हुए कर्म का भोग यह स्वयं करता है। यह भी नित्य है।

जीव दो प्रकार के हैं—वद्ध और मुक्त। अनादि कमें और वासना के फलस्वरूप देव, मनुष्य तथा तिर्यक् आदि का शरीर घारण कर उस में आत्मा या आत्मीय वस्तु का जो दृढ़ अभिमान रखते हैं वही 'वद्ध' हैं। ये जीव वर्णाश्रम घमें का पालन करते हुए मरने के वाद अपने कर्मानुसार फल का भोग कर अविशष्ट भोग के लिए पुन: जन्म ग्रहण करते हैं। एक शरीर से दूसरे शरीर में जाने के समय जीव सूक्ष्मभूत से युक्त रहता है। इन के अतिरिक्त जीव 'मुक्त' हैं। मुक्त-जीव भी दो प्रकार के होते हैं—एक तो नित्य-मुक्त, जैसे गरुड़, विष्वक्सेन, भगवान् के विविध आभूषण जैसे वंशी आदि। दूसरे जो सत्कर्म करते हुए पूर्व जन्म के कर्मों का भोग संपन्न कर संसार के वंधन से मुक्त हो जाते हैं। मुक्त होने पर ये सब अचिरादि मार्ग से पर ज्योति:स्वरूप को पा कर अपने यथार्थ स्वरूप में आविर्भूत होते हैं, और फिर लीट कर इस संसार में नहीं आते। इन में से कोई तो ईश्वर-सादृश्य प्राप्त करते हैं और कोई अपने आत्मा के स्वरूप के ज्ञानमात्र ही से तृष्त हो जाते हैं।

मुक्त-जीव भी भोग भोगते हैं। इस के लिए जीव को अपना कोई शरीर धारण करना आवश्यक नहीं है। स्वप्न के समान भगवत्-मृष्ट-शरीर आदि के द्वारा कदाचित् भगवान् की लीला के अनुसार केवल संकल्पमात्र से शरीर उत्पन्न कर मुक्त-जीव भोग प्राप्त करता है। इन का ऐक्वर्य जगत के व्यापार से शून्य है।

जड़ पदार्थ के तीन भेद हैं—१—अप्राकृत—इस का उपादान सत्त्व, रजस् और तमस् नहीं हैं। व यह प्रकाशस्वरूप है। भगवान् का शरीर, सब आभूपण, नगर, उपवन आदि सभी वस्तु इसी से बने हैं, और ईश्वर की नित्य-विभूति जड़-निरूपण का स्वरूप भी इसी में देख पड़ता है।

१'सकलाचार्यमतसंग्रह', पृ० ११; वेदांतपारिजातसौरभ २—३—२३, २४, २४, २८, २६ वेदांतपारिजातसौरभ, ४—४-१३, १५

३ (सकलाचार्यमतसंग्रह), पू० १२

२--प्राकृत--इस श्रेणी के समस्त पदार्थ प्रकृति से उत्पन्न होते हैं। संसार के सभी पदार्थ प्राकृतिक हैं।

३—काल—यह तत्त्व प्राकृत और अप्राकृत दोनों से भिन्न है। यह नित्य और विभू है। व

उक्त तीनों जड़-तत्त्व जीवात्मा के समान नित्य हैं। तीसरा तत्त्व ईश्वर,परमात्मा, वैश्वानर, ब्रह्म, पुरुपोत्तम, भगवान् आदि नाम से प्रसिद्ध है। यह तत्त्व स्वभाव ही से अविद्या,

अस्मिता, राग, द्वेप तथा अभिनिवेश इन पाँचों दोषों से शून्य है। यह क्षर और अक्षर दोनों ही से उत्कृष्ट है। सर्वज्ञ, सब से अचित्य और अनंत शक्ति वाला, ब्रह्मा, ईश और काल आदि सब का नियंता, स्वतंत्र, यज्ञ आदि सत्कर्मों का फल देने वाला, विश्व और जन्म आदि का कारण, एक मात्र वेद-प्रमाण से जानने योग्य, सब से भिन्न और फिर सब से अभिन्न भी विश्वरूप भगवान् ही ईश्वर-तत्त्व हैं। यह स्वयं आनंदमय है, और जीव के आनंद का कारण भी है। यह पुण्य-पाप से परे हैं। मुमुक्ष लोग इसी ईश्वर का ध्यान करते हैं। यह जीवात्मा से भिन्न है इस लिए बहित और अकरणादि दोप इस में नहीं लगता। यह सब का द्रष्टा है। अमृतत्व और अभयत्व इसी में हैं।

यनन्यशरण उपासकों के ऊपर अनुग्रह दिखाने के लिए भगवान् उन के इच्छानुरूप स्वरूप घारण करते हैं। निरित्तशय सुखस्वरूप भी यही हैं। तीनों काल में रहने वाले कार्यमात्र का और आकाश का घारक ईश्वर हैं। भूत और भविष्य का स्वामी तथा नित्य आविर्भूत स्वरूप यही हैं। इस में स्वाभाविक आनंद, ज्ञान, वल, और क्रिया हैं। ईश्वर सभी शिक्तयों से संपन्न हैं और सब कुछ कर सकता है। वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न तथा अनिरुद्ध ये चारों स्वरूप इन्हीं के अंग हैं। मुमुझु लोग गोपियों के सिहत वृपभानुकन्या के साथ वैकुंठ में वैठे हुए श्रीकृष्ण भगवान् ही की उपासना करते हैं। केवल प्रतिपत्ति ही से इन का अनुग्रह होता है। यही संसार का उपादान तथा निमित्त कारण है। सर्वशिक्तमान

१ 'सकलाचार्यमतसंग्रह', पृ० १२

वैदांतपारिजातसीरम, १--१--२, ४, १०, १२

वही, १—१—१ -, १४, २१, २२; १—२—२, ४, ६, ८, १०, १३, २४, २७, ३०; १—३, ६, १०, १६, २४, २७; २—१—२१, २६

बह्म अपनी शक्ति के विक्षेप के द्वारा अपने को जगत के आकार में परिणत कर, अव्याकृत स्वरूप, शक्ति और कृति से युक्त हो परिणत होता है। अर्थात् जिस प्रकार दूध कार्यरूप में परिणत हो जाता है उसी प्रकार अपनी असाधारण शिवत से युक्त परमात्मा भी जगत के आकार में परिणत होता है। परलयावस्था में जीवात्मा और जगत दोनों ही सूक्ष्मरूप में भगवान् ही में लीन हो कर रहते हैं। यह सब भूतों के अंतरात्मा हैं इस लिए जगत के वस्तुमात्र चर और अचर सब ब्रह्मस्वरूप ही है। अतएव यथार्थ वस्तु का ज्ञान भी यथार्थ ही है। यह भी इसी से मालूम होता है। मिथ्याज्ञान इन के मत में नहीं हो सकता है। रे

'मन' अपनी नानाविध वृत्ति से जीव का उपकार करता है। त्रिवृत्करण प्रित्रया के अनुसार शरीर की सृष्टि इस मत में मानी जाती है। इस लिए पृथ्वी से विष्ठा, मांस वीर मन; जल से मूत्र, शोणित एवं प्राण; तथा तेजस् से हड्डी, मज्जा और वाक् शरीर में उत्पन्न होता है। इस से यह भी मालूम होता है कि 'मन' पाथिव वस्तु है। है

अवस्थांतर-प्राप्त वायु ही 'प्राण' है। महाभूतों के समान यह भी उत्पन्न होता है। यह भी जीव का उपकरण है। देह और इंद्रियों का विधारण प्राण का असाधारण कार्य है। यह 'अणु' परिमाण का है। 8

यथार्थ में जाग्रत जीव के वैराग्य के निमित्त ही संसार की गित मानी जाती है। सृष्टि भाव-पदार्थ से होती है। इंद्रियां भी एक प्रकार की तत्त्व हैं। जीव के साथ इन्हें स्वस्वामिभाव-संबंध है। विषय का ग्रहण करना इन का काम है। ये ग्यारह हैं।

स्यूल देह में जो गर्मी है वह सूक्ष्म शरीर का धर्म है। पापियों को चंद्रगित नहीं मिलती। दक्षिणायन में भी मरने पर विद्वानों को ब्राह्म-प्राप्ति होती है। यमालय में जो जाते हैं उन्हें दु:ख का अनुभव होता है। शूद्रों को ब्रह्मविद्या का अधिकार नहीं है। वेद नित्य हैं। विश्व चित् और अचित् रूप, अचित्य विचित्र-संस्थानसंपन्न तथा असंख्येय नाम और रूप आदि विशेषों का आश्रय है।

१ (दशक्लोकी', ५, ५—६; वेदांतपारिजातसौरभ १—४—३६; २—१—२३

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>वेदांतपारिजातसौरभ १—१—२; १—२—१६

वही, २-४-१२, २०

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>वहो, २---४---७, ६, १०, ११, १३, १७

इस प्रकार के सिद्धांतों को मानते हुए निवाकीचार्य ने अपना देश छोड़ कर वृंदावन आ कर वैष्णव-मत का प्रचार किया। रामानुज ने छक्ष्मीनारायण को प्राधान्य दिया और

रामानुज और निवार्क मत में विशेष भेद निवार्क ने राघाकृष्ण को। रामानुज ने भिक्त और प्रपित में भेद माना किंतु निवार्क ने भिक्त को भी प्रपित्त ही में मिला दिया। रामानुज ने चित् और अचित् मानते हुए भी विशिष्ट

ईश्वर की ही प्रधानता स्वीकार कर अद्वैतवाद को माना परंतु, निवार्क ने द्वैत तथा अद्वैत दोनों में एक ही प्रकार की प्रधानता मानी, अतएव द्वैताद्वैत-सिद्धांत ही की स्थापना की। इन प्रधान भेदों के अतिरिक्त अन्य गौण वातों में इन दोनों मतों में अधिकतर समानता ही मालूम होती है।

(अपूर्ण)

# जमाल के दोहे

#### [ लेखक—श्रीयुत नरोत्तमदास स्वामी, एम्० ए० ]

जमाल एक प्रसिद्ध किय हो गया है। उस के दोहे जन-साधारण में बहुत प्रचिलत हैं। कूटों के लिए उस की विशेष प्रसिद्धि है। यह किव जाित का मुसलमान था। पर कीन था, कब हुआ और कहां हुआ, इन बातों का निश्चित पता नहीं चलता। 'मिश्रवंधु-विनोद' में इस किव का जन्मकाल संवत् १६०२ वि० और किवताकाल संवत १६२७ वि० वताया गया है। किव के एक दोहे में अकवर का नाम आया है, और वह भी इस प्रकार मानो किव उस का समकालीन हो। इस से जान पड़ता है कि 'विनोद' में वताया हुआ समय ठीक है।

'मिश्रवंघु-विनोद' में 'जमाल-पचीसी' और 'भक्तमाल की टिप्पणी' नाम की जमाल की दो रचनाएं वताई गई हैं, और यह भी कहा गया है कि इस ने गूढ़ काव्य लिखा है। इस निवंध का लेखक कई वरसों से राजस्थान की जनता में प्रचलित दोहों का संग्रह करता का रहा है। इस संवंध में जमाल के बहुत से दोहे उसे मिले। इन दोहों को तीन भागों में बाँटा जा सकता है—

- (१) नीति-संवंधी,
- (२) शृंगार-रस-संवंधी और
- (३) कूट-काव्यात्मक।

मौिखक रूप के अतिरिक्त लिखित रूप में भी जमाल के दोहे इस निवंध-लेखक के देखने में आए। एक दोहा-संग्रह में कोई ३७ दोहे मिले। एक और अलग पन्ने पर ३५ दोहे प्राप्त हुए जिन में कुछ नवीन भी थे। उक्त 'जमाल-पचीसी' हमारी समझ में कोई अलग रचना

१ 'मिश्रवंषु-विनोद', भाग १, पृष्ठ ३२१, (द्वितीय संस्करण)।

<sup>ै</sup> आगे देखिए, दोहा नंबर ६२

र भाग १, पूर्व ३२१, (द्वितीय संस्करण)

नहीं किन्तु इन्हीं में से पचीस दोहों का संकलन मात्र है, जो किसी ने वाद में कर दिया है। यह नाम भी वाद का ही रक्खा जान पड़ता है। भक्तमाल की टिप्पणी के विपय में हमें संदेह है, कि वह जमाल की रचना है।

जमाल के जो दोहे हमें मिले हैं, उन की भाषा राजस्थानी है। वीच-वीच में व्रज और खड़ीवोली का प्रभाव भी पाया जाता है। हम नहीं कह सकते कि जमाल राजस्थान का निवासी था या नहीं। लोक-प्रचलित साहित्य की भाषा समय और देश के साथ वदलती रहती हैं। हमारा संग्रह राजस्थान में किया गया है, अतः उस की भाषा का राजस्थानी होना स्वाभाविक है। फिर भी राजस्थान में इस किव के 'दूहों' का इतना अधिक प्रचार हैं कि उस का राजस्थानी होना वहुत संभव है। मुसलमान होने के कारण खड़ीवोली का प्रभाव स्वाभाविक ही है।

हमारे पास संगृहीत जमाल के दोहों की संख्या ७२ है, पर वास्तविक संख्या कुछ कम ही समझना चाहिए, क्योंकि कई दोहे दूसरे दोहों के पाठांतर मात्र हैं। कूटात्मक दोहों में कुछ कूटों के उत्तरवाले दोहे भी मिले हैं, पर अधिकांश के नहीं मिल सके।

हम समझते हैं कि जमाल के दोहों की संख्या और अधिक है। संभव है इस प्रयत्न को देख कर खोज-प्रेमियों का ध्यान इस ओर आर्कापत हो, इस लिए अब तक प्राप्त समस्त दोहों को हम यहां प्रकाशित किए देते हैं। साधारण जनता को भी इन में पर्याप्त रस मिलेगा।

### दोहे

### (१) नीति

पूनम चाँद, कुसूँभ रँग, नदी-तीर द्रुम-डाळ। रेत भींत, भुस लीपणो, ऐ थिर नहीँ, जमाल॥१॥

१० पूनों का चाँद, कुसुम का रंग, नदी किनारे के पेड़ की डाल, रेत की भीत और भुस का लीपना—ये कभी स्थिर नहीं रहते।

दुतिया चाँद, मजीठ रॅग, साध-वचन-प्रतिपाळ।
पाहण रेख, करम्म गत, ऐ निहें मिटत, जमाल ॥२॥
इक रॅग रंग कुसुंभ रॅग, नवी-तीर द्रुम-डाळ।
रेत-भींत, भुस लीपणो, किम द्रढ रहें, जमाल ॥३॥
रंग ज चोळ मजीठ का, संत वचन प्रतिपाळ।
पाहण रेख 'र करम गत, ऐ किम मिट, जमाल ॥४॥

### (२) श्रेम

जमला, ऐसी प्रीत कर, ज्यूँ वाळक की माय। मन लैं राख्नै पालणे, तन पाणी कूँ जाय।।।।। जमला, ऐसी प्रीत कर, जैसी मच्छ कराय। दुक एक जळ थी वीछड़ें, तड़क तड़क मर जाय।।६।। जमला, ऐसी प्रीत कर, जैसी निस अर चंद। चंदे विन निस साँवळी, निस विन चंदो मंद।।।।।

२· दूज का चाँद, मजीठ का रंग, सज्जनों का प्रतिज्ञा-पालन, पत्थर पर खींची हुई रेखा, और भाग्य की गति—ये कभी नहीं मिटते।

३. एकांगी प्रेम (?) फ़ुसुम का रंग, नदी के किनारे खड़े पेड़ की डाल, रेत की भीत और भुस का लीपना—ये क्यों कर स्थायी रह सकते हैं ?

४. मजीठ का रंग, सज्जनों का प्रतिज्ञा-पालन, पत्थर की रेखा और भाग्य की गति--ये क्यों कर मिट सकते हैं ?

५. ऐसी प्रीति करो जैसी वालक की मा वालक से करती है। वह चाहे जो काम कर रही हो पर ब्यान उस का सदा बच्चे में ही रहता है। शरीर से पानी को जाती है, तब भी अपने मन को सदा झूले में ही रखती है, जहां उस का वालक सोया है।

६. ऐसी प्रीति करो जैसी मछली जल से करती हैं, जो जल से जरा भी अलग होते ही तड़फ-तड़फ कर मर जाती हैं।

७. ऐसी प्रीति करो जैसी रात और चाँद में है। चाँद के विना रात काली पड़ जाती है, और रात के विना चाँद ज्योतिहीन हो जाता है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> पाठ संदिग्ध है ।

जमला, ऐसी प्रीत कर, जैसी हिंदू जीय।
पूत पराये कारणे, जळ-वळ कोयला होय ।।।।
जमला, ऐसी प्रीत कर, जैसी केस कराय।
के काळा के ऊजळा, जब तब सिर सूँ जाय ।।।।।
जमला, जा सूँ प्रीत कर, प्रीत सिहत रह पास।
ना वह मिलै न वीछड़े, ना तो होय निरास।।१०।।
प्रीत ज कीजै देह घर, उत्तम कुळ सूँ, लाल।
चकमक जुग जळ में रहे, अगन न तजे, जमाल।।११॥
जमला, कपड़ा घोइये, सत का सावू लाय।
वूँद ज लागी प्रेम की, छींट-छींट होय जाय।।१२॥
जमला, लट्टू काठ का, रंग दिया करतार।
डोरी बाँघी प्रेम की, घूम रह्या संसार।।१३॥

दः ऐसी प्रीति करो जैसी हिंदू की स्त्री करती है, जो एक पराए के पुत्र (अपने पित) के लिए जल कर राख हो जाती है (सती हो जाती है)।

ऐसी प्रीति करो जैसी सिर के केश करते हैं। (आगे का अर्थ स्पष्ट नहीं)।

१०. उस से प्रीति करो जो प्रेमपूर्वक पास में रहे, कभी मिले-विछड़े नहीं और कभी आशा न छोड़े (या जिस से निराशा प्राप्त न हो) । (अर्थ संदिग्ध है)

११. हे प्यारे, संसार में जन्म ले कर उत्तम कुल के व्यक्ति से प्रेम करना चाहिए जो कभी प्रेम करना न छोड़े जिस तरह चकमक का पत्यर युगों तक पानी में रहने पर भी अपनी आग को नहीं छोड़ता।

१२. सत्य का सावुन लगा कर कपड़ा घोओ। प्रेम की वूँद लगते ही टूक-टूक हो जायगा।

१३. काठ का बना हुआ एक लट्टू है, जिस को विवाता ने रंग दिया है। उस में प्रेम की डोर वेंबी है जिस के कारण वह संसार में घूम रहा है।

पसम्मन कवि का भी एक ऐसा ही दोहा मिलता है जो इस प्रकार है:— सम्मन, ऐसी प्रीत कर, ज्यों हिंदू की जोय। जीताँ जी तो संग रहे, सर्याँ प सत्ती होय।। पाठ संदिग्य है।

वपाठांतर---टूक-टूक।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>डोर ज लागी।

जमला, प्रीत सुजाण सं, जे कर जाण कीय।
जैसा मेळा निजर का, तैसा सेज न होय ।।१४॥
जोवन की हूँ जिह करूँ, तन-मन करूँ कवाण।
नैणा के दो सर करूँ, जे कोय मिल्लं सुजाण।।१५॥
मन उमगे हसती भयो, चिके पाट असराळ।
संकळ तोई सार का, मुझ वस नहीं, जमाल।।१६॥
या तन की जूती करूँ, काढ़ रँगाऊँ खाल।
पाँयन से लिपटी रहूँ, आठूँ पोर, जमाल।।१७॥
वकरी होस्यूँ राज री, काढ़ रँगावो खाल।
पाँयन विच लिपटी रहूँ, आठूँ पोर, जमाल।।१८॥
जमला, तो सूँ कह रही, काढ रँगावूँ खाल।
तेरे पग कूँ पानही, जूती करूँ, जमाल।।१६॥

१४. यदि प्रिय से कोई सच्चा प्रेम कर जाने, तो जैसा सुखकर मिलन नेत्रों का होता है, वैसा सेज का भी नहीं होता। (प्रिय के दर्शन का आनंद सब से बढ़ कर होता है)।

१५. यदि कोई सच्दा प्रेमी मिले तो मैं योवन की डोरी, तन-मन का कमान और नेत्रों के दो वान करूं।

१.६. मन उमड़ कर हायी वन गया है, जो लोहे की जंजीरों को भी तोड़े डालता है। अब वह मेरे वस में नहीं रहा।

१७. अपने शरीर की चमड़ी को निकाल कर रँगाऊँगी, उस की जूती बनाऊँगी और प्रियतम के पैरों में आठों पहर लिपटी रहुँगी।

१८. हे प्रियतम, में तुम्हारी बकरी होऊँगी; मेरी चमड़ी को निकाल कर रँगा लो, और उस की जूती बना लो जिस से में तुम्हारे पैरों में आठों पहर लिपटी रहूँ।

१६. हे प्रियतम, मैं तुम से कह रही हूँ कि अपनी चमड़ी को निकाल कर रँगाऊँगी और तुम्हारे पैर के लिए जूती बनाऊँगी।

ऐसा ही एक और दोहा नीचे लिखे अनुसार है— नैणाँ हंदी प्रीतड़ी, जे कर जाणै कोय । जो रस नैणाँ ऊपजै, सो रस सेज न होय ।।

### (३) विरह

जमला, प्रीत न कीजिये, काहू सोँ चित लाय।
अलप मिलण, विछड़न वहुत, तड़फ-तड़फ जिय जाय।
।।२०।।
पिव कारण सव अरिपयो, तन-मन-जोवन, लाल।
पिया पीड़ जाणै नहीं, किण सूँ कहूँ, जमाल।।२१।।
जमला, जोगण में भई, घात गळे म्नग-छाळ।
वन-वन डोलत हूँ फिलूँ, करत जमाल जमाल।।२२।।
जमला, सहु जग हूँ फिर्रो, वाँघ कमर म्नग-छाळ।
अजहूँ कंत न मानही (?) अवगुण कोण, जमाल।।२३।।
तन सरवर, मन माछळी, पड़ी विरह के जाळ।
तड़फ-तड़फ जिय जात है, वेगा मिलो, जमाल।।२४।।
मन दाल, तन तपक है , विरह पलीता, लाल।
आह अवाज न निकसती जाती फूट, जमाल।।२४।।

२०. किसी से भी चित्त लगा कर प्रेम मत करो क्योंकि प्रेम में मिलन तो थोड़ा होता है, पर वियोग अधिक होता है, और तड़फ-तड़फ कर प्राण देने पड़ते हैं।

२१- हे प्यारे, प्रियतम को मैं ने तन, मन और यौवन सब कुछ दे दिया, पर प्रियतम मेरी व्यया को नहीं जानते। अब किस से कहूं ?

२२. गले में मृगछाला डाल कर में जोगिन बन गई हूँ, और बन-बन में 'हे जमाल, हे जमाल' करती फिरती हूँ । (जमाल —प्रियतम का नाम)

२३. कमर में मृगछाला वाँघे हुए में सारे संसार में फिर ली। पर प्रियतम अब भी नहीं मिलते (या, घ्यान में नहीं लाते)। मेरा क्या दोव है ?

२४. यह शरीर सरोवर है और मन मछली है जो विरह के जाल में जा पड़ी है। तड़फ-तड़फ कर प्राण जा रहे हैं। हे प्रियतम, जल्दी मिलो।

२५. हे प्यारे, तन तोप है, मन वारूद है, और विरह पलीता है, यदि 'आह' रूपी आवाज न निकलती तो यह तोप फट ही जाती।

पाठांतर—अलप मिलण वहु वोछड़न सोचत ही जिय जाय। है ओढ़ मिरग की छाल। है दुखदाई, छतियाँ तपक।

साजण विसराया भला, सुमरचा कर बेहाल।
वेखो चतर विचार कें, साची कहैं जमाल।।२६॥
या तन की भट्टी ककें, मन कूँ ककें कलाल।
नेणां का प्याला करूं, भर-भर पियो, जमाल।।२७॥
नेणां का लडुवा करें, कुच का करूं अनार (?)।
सीस नाय आगे धरूं, लेवो चतर, जमाल।।२८॥
मनसा तो गाहक भए, नेणा भए दलाल।
धनी वसत वेचे नहीं, किस विध वणें, जमाल।।२६॥
गुण के गाहक लख भए, नेणा भए दलाल।
वसत खसम वेचे नहीं, बाढे कहा, जमाल।।३०॥
जमला, जिय गाहक भए, नेणा भए दलाल।
धनी वसत नहीं वेचहीं, भूले किरत जमाल।।३१॥
जोवन आए गाहकी, नैणां मिले दलाल।
गाहक आए लेण कूँ, वेचो क्यूंन, जमाल।।३२॥

२६. प्रियतम को भुला देना ही अच्छा है, क्योंकि याद करने से बुरा हाल हो जाता है। चतुर, विचार कर देख लो, जमाल सच कहता है।

२७. नैणाँ का प्याला=नयनों के प्याले।

२८. लडुवा=लड्डू। नाय=नवा कर। लेवो=लो। चतर=हे चतुर प्रियतम!

२६. मन गाहक है, नयन दलाल हैं परंतु मालिक अपनी चीज को वेचता ही नहीं। अब कैसे वने ?

३०. गुण के लाखों ग्राहक हैं, नयन दलाल हैं; परंतु मालिक चीज को नहीं बेचता। फिर लाभ कैसे हो ?

३१. प्राण ग्राहक हैं, नयन दलाल हैं, परंतु मालिक चीज को बेचता नहीं। जिस से वे भूले से फिरते हैं।

३२. यौवन की ख़रीद के लिए ग्राहक आए हैं, नयनरूपी दलाल भी मिल गए हैं। हे प्रियतम, तुम क्यों नहीं वेचते ?

## (४) यौवन

जमला जोवन फूल है, फूलत ही व कुमळाय।
जाण वटाऊ पंथितर, वैसै भी उठ जाय।।३३।।
जिब तरणापो मुझ्झ थो, पाय परत नित, लाल।
कर ग्रह सीस नवावती, जोवन गरव, जमाल।।३४॥
तरवर पत्त निपत्त भयो, फिर पत्तयो ततकाळ।
जोवन पत्त निपत्त भयो, फिर पत्तयो न, जमाल।।३४॥

### (५) नायिका

नयण रँगोले, कुच कठिन, मधुर वयण पिक, लाल । कामण चली गयंद-गति, सव विध वणी, जमाल ॥३६॥ सिस, खंजण, माणक, कँवळ, कीर, वदन अक डाळ। भवँग पूँछ तें इसत है, निरखत इरची, जमाल ॥३७॥

३३. यौवन एक फूल है, जो फूलने के बाद तुरंत कुम्हला जाता है। वह मानो बटाऊ है, जो मार्ग में बैठता है और बैठ कर उठ जाता है (थोड़ी देर बैठने के बाद चल देता है, ठहरता नहीं)।

२४. हे प्यारे, जब मेरे पास यौवन था, तब सभी मेरे पाँवों पड़ते थे। मैं अपने यौवन के गर्व में हाथ पकड़ कर सिरों को झुका देती थी। (अर्थ स्पष्ट नहीं)

<sup>्</sup>र ३५. पेड़ पत्तों से रहित हुआ, पर तुरंत ही नए पत्तों से युक्त हो गया। पर यौवन का पेड़ जव पत्तों से रहित हुआ तो फिर कभी पत्तों से युक्त नहीं हुआ।

३६. कामण=कामिनी। वणी=सजी हुई।

३७. चंद्रमा, खंजन, माणिक्य, कमल, शुक्त, और वदन (?) को एक ही डाल में देखा और देखा कि साँप पूँछ से डस रहा है। देख कर मैं डर गया।

<sup>(</sup>डाल=स्त्री का शरीर। सिस=मुख। खंजन=आँखें। कमल=मुख। कीर= नासिका। भुजंग=वेणी।)

<sup>ै</sup>पाठांतर—अंक फूले। <sup>\*</sup>बैठत ही। <sup>३</sup> अघर उसण पिक लाल। <sup>8</sup> पाठ संदिग्ध है।

जमला, एक परव्य छवि, चंद मधे विवि चंद । ता मध्ये होय नीकसे, केहर चढे गयंद ॥३६॥ प्रथम समें फुच ऊगते, कंचुिक कसण वणाय । मनु अनंग तंवू दिए, अरि-गंजण कूँ आय ॥३६॥ कर ज्यो गोर जमाल की, नगर कूप के माँय । फ्रा-नैणी चपळा फिर, पड़े कुचन की छाँय ॥४०॥

#### (६) कूट

दघसुत कामण कर लिए, करण हंस-प्रतिपाळ। वीच चकोरन चुग लिए, कारण कोण, जमाल ॥४१॥ अरुणी राची करन पै, ताकी झिलकत कोर। पावक के भोरे भए, ता तें चुगत चकोर॥४२॥ गोरी दधसुत कर गह्यो, हंस करण प्रतिपाळ। उडैन हंस चकोर चुग, कारण कोण, जमाल॥४३॥

३८. एक अपूर्व पर्व (पूर्णिमा) की छिब है कि चाँद के अंदर दो चाँद दिखाई पड़े और उन में से हाथी पर चढ़ा हुआ सिंह निकला। (अर्थ स्पष्ट नहीं)

३६. युवावस्था के आरंभ में कुच उदित हुए, उन के ऊपर कंचुकी वंधनों से कसी हुई हैं। मानो शत्रुओं को जीतने के लिए काम ने आ कर तंबू कसे हैं।

४०. जमाल कहता है कि मेरी कब्र नगर के कूप के अंदर बनाना, जहां चपल मृगनयनियां फिरती हों और उन के कुचों की छाया पड़े।

४१. हंसों को चुगाने के लिए कामिनी ने मोती हाथ में लिए; पर बीच में ही चकोर उन्हें चुग गए। क्या कारण हुआ ?

४२. हाथों में मेहँदी की लाली रची हुई थी, उस का प्रतिबिंद मोतियों में पड़ रहा था, जिस से मोतियों को चकोरों ने अंगारे समझा और चुग गये।

४३. हंसों को चुगाने के लिए नायिका ने मोती हाथ में लिए पर हंस उड़ कर पास नहीं आते, और चकोर चुग रहे हैं। क्या कारण है ?

कामण जावक रँग रच्यौ, दमकृत मुगता-कोर।
इस हंसा मोती तजे, इम चुग लिए चकोर ॥४४॥
वायस राह भुजंग हर, लिखत त्रिया तत काळ।
लिख-लिख मेटै सुंदरी, कारण कोण, जमाल ॥४४॥
सिस पिक मैण समीर डर, खीण भयी अति वाळ।
ता पिवरख (?) के कारणे, मेटत लिखत जमाल ॥४६॥
आज अमावस, सवन घर, है पर दीपक माळ।
मो मन में संकट भयो, कारण कोण, जमाल ॥४७॥
सव के पीतम निकट है, मो पीतम नीह, लाल।
इण कारण मो चित्त में, संकट भयो, जमाल ॥४५॥
त्रसावंत सुंदर भई, गई सरोवर-पाळ।
सर सुक्यो, आणँद भयो, कारण कोण, जमाल ॥४९॥

४४. नायिका के हाथों में महावर का रंग रचा हुआ है, जिस का प्रतिविव मोतियों में पड़ रहा है, जिस से मोतियों का रंग लाल हो गया है, और वे मोती न दिखाई दे कर अंगारे दीख रहे हैं। इसी कारण हंसों ने उन्हें छोड़ दिया, और चकोरों ने चुँग लिया।

४५. नायिका काग, राहु, सर्व और महादेव के चित्र लिखती है और लिख-लिख कर मिटा देती है। क्या कारण है ?

४६. चंद्रमा, कोयल, कामदेव और मलय पवन के डर से वह विरिह्णी बहुत क्षीण हो गई है। इस लिए उन्हें हटाने को राहु, काग, महादेव और सर्प के चित्र वार-वार लिखती और मिटाती है।

४७. आज अमावस्या है। सब के घर मुहावनी दीप-मालिका हो रही है। परंतु मेरे मन में संकट हो रहा है। क्या कारण है ?

४८. सव के प्रियतम पास में है, परंतु हे प्यारे, मेरे प्रियतम पास नहीं है। इसी कारण मेरे चित्त में संकट हो रहा है।

४६. सुंदरी प्यासी हुई, और सरोवर के किनारे गई। जाते ही सरोवर सूख गया, पर उस को आनंद हुआ। क्या कारण?

पाठांतर—वायस राह भुयंग य (व ? ) पु, लिखत त्रिया त्रिण काळ । लिख लिख मेटै भी लिखै, कारण कोण जमाल ॥

<sup>े</sup> वचन हतें वायस डरूँ (?), कामदेव सूँ जाल (?)। पन्नग यें पवनह डरूँ (?) सिस मुख राह जमाल।।

अविध दीय है मिलण की, त्याँ आय मिले जु लाल (?)।
सर सुके आणेंद भयो, कारण एह, जमाल ॥१०॥
मालण वेचत कवल कूँ, वदन छिपावत वाळ।
लाज न काह की करें, कारण कोण, जमाल ॥११॥
चंद-गहण जब होत है, दुनी देत है माल।
विरिहिणि लोंग ज देत हैं, कारण कोण, जमाल ॥१२॥
वाळपणे घोळा भया, तरणपणे भया लाल।
प्रध्यपणे काळा भया, कारण कोण, जमाल ॥१३॥
उमड़ घटा घन देख कें, चढ़ी अटा पर वाळ।
मोतिन लड़ मुख में लई, कारण कोण, जमाल ॥१४॥
सिज सोळह, वारह पहरि, चढ़ी अटा केंक वाल।

५०. प्रियतम ने मिलने की अवधि दी थी, और वहां आ कर वे मिले। इस कारण सरोवर के सूखने पर भी आनंद हुआ। (इस दोहे का पाठ और अर्थ दोनों संदिग्ध हैं।)

५१. मालिन कमल के फूल वेचती है। उन को देख कर वाला अपना मुख छिपा लेती है। वह किसी की लाज नहीं करती। फिर मुँह छिपाने का क्या कारण? (उत्तर— मुख सामने करने से कमल मुरझा जाते हैं, इस लिए)

५२. जव चंद्र-ग्रहण होता है तव दुनिया माल ( माला ? धन ? ) का दान करती है, पर विरहणी लवंग देती है। किस कारण ?

५३. वालपन में सफ़ेद हुआ, युवावस्था में लाल हुआ, और वृद्धावस्था में काला हुआ। क्या कारण है ? (उत्तर—अफ़ीम जो पहले सफ़ेद, फिर लाल और अंत में काली हो जाती है।)

५४. वादलों की घटा का उमड़ना देख कर वाला अटारी पर चढ़ी और मोतियों की लड़ी मुख में ली। किस कारण से ?

५५. एक वाला सोलह शृंगार सजा कर और वारह आभूषण पहन कर अटारी पर चढ़ी पर कोयल का वोल सुन कर नीचे उतर आई। किस कारण से ?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> आगे के दोहों के उत्तरवाले दोहे प्राप्त नहीं हुए।

सिव-अँग-भूखण कर ग्रहे, वण वैठी यों वाळ ।

पिव कारण विग्रह करें, कारण कोण, जमाल ॥५६॥

इत आवत, उत जात है, भगतन के प्रतिपाळ ।

वंसी सजवत कदम चढ़, कारण कोण, जमाल ॥५७॥

जमला, ढूँढण हूँ विगई, भूल पड़ी अकि विताल ।

एक कँवळ, दो पाँखड़ी, वीचोंवीच विजाल ॥५८॥

अगर चँदण की सिर घड़ी, विच वींटळी गुलाल ।

एक ज दरसण हम कियो, तीरथ जात, जमाल ॥५६॥

#### (७) फ़ुटकर

सकल छत्रपति वस किये, अपणे ही वळ वाळ । सवळा कूँ अवला कहै, मूरख लोग, <sup>8</sup> जमाल ॥६०॥ जमला, करै त क्या डरै<sup>६</sup>, कर कर क्या <sup>६</sup> पछताय । रोपै पेड़ बबूल कां, आम कहाँ तें खाय ॥६१॥

<sup>ं</sup>द ६० (४ वर्ष स्पब्ट नहीं) सिव-अंग-भूखनः विष ?

५७. भक्तों के प्रातिकालक इधर आते हैं, और उधर जाते हैं; तथा कदंव पर चढ़ कर वंशी सजाते हैं। किस कारण ?

४८. में प्रियतम को ढूंढ़ने के लिए फर्डू। मार्ग में भूल कर एक तालाव में जा पहुँची। वहां देखा कि एक कमल है, जिस की दो चंखुरियां हैं, और ठीक वीच में प्रियतम वैठे हैं। (कमल=नेत्र। पाँखुरी=पलक)

५६. सिर पर अगर और चंदन का घड़ा है; व्याच में गुलाल की कटोरी है। तीर्थ जाते हुए ऐसा एक दर्शन हम ने देखा। (अर्थ स्पष्ट नहीं)

६०. वाला ने छत्रपतियों (राजाओं) तक को अपने ही वल से वश में कर रखा है। ऐसी सवला को मूर्ज लोग ही अवला कहते हैं।

६१. यदि करता है तो क्या डरता है, और करने के बाद क्या पछताता है? जो बबूल का पेड़ रोपता है, वह आम कहां से खावेगा?

पाठांतर—में। विनिसि। वजा में छिन्। कारण कोण। पकरोत क्या डरो। की।

जमला, अकबर<sup>9</sup> फर ग्रहे, वरसत कंचन-नीर। हम सिर छत्र दळिह का, बूंब न पड़त सरीर ॥६२॥ जमला, तहाँ न जाइयै, जा केहरी निवाण। आ सँभराइसि दुख्खड़ा, माराइसि अप्पाण ॥६३॥ जमला, जात तँबोलियो, उळदै पळदै पान । अपणा साँइ कूँ यूँ मिले, ज्यूँ जेह फ़ुन में कवाण ॥६४॥ जमला, गुडी उडावता, तन की करता डोर। कोह जवाब जब थी गयो, गई वीच थी तोड़ ॥६४॥ जमला, वैठो चींतरे, नयण गए टॅंकसाळ । अंगूठी कर ही रही, गया नगीना, लाल ॥६६॥ गिर परवत डोलै नहीं, डोलै मंझ दुवार । प्रीत ज लागी प्रेम की, सो क्यूँ मिटं, जमाल ॥६७॥ जो कछु किया सो तुम किया, मैं न किया, मेरे लाल। लंका सा गढ भेळिया<sup>२</sup>, घर के भेद, जमाल ॥६८॥ अलक जु ै लागी पलक सूँ, पलक रही ग्रह झाल। आँखिन प्रेम फरिक्कया, नींद न पड़त, जमाल ॥६६॥ अलक जु लागी पलक सूँ, देख एल के ताल । दोय बगला एक माछळी, दोय दुख भए जमाल ॥७०॥ अलक जुलागी पलक सुँ, थिरक तरण तक ताल। निरखि गरे छवि मीन कूँ, फिरि निकसे न जमाल ॥७१॥ अलक जु लागी पलक सूँ, पलक रही तिहाँ, लाल । खिड्की खोलि न आवही सुरतियाक, जमाल ॥७२॥

६२. सम्राट् अकवर हाथ में ले कर सोने की वर्षा कर रहे हैं, पर वीच में दरिद्रता का छत्ता होने से मेरे शरीर पर उस वर्षा की वूंद भी नहीं पड़ने पाती। ६३–७२. (इन दोहों का अर्थ स्पष्ट न होने से नहीं दिया गया है।)

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> पाठांतर—संकर। <sup>२</sup>तोड़िया। <sup>३</sup>न।

# समालोचना

### कविता

सिद्धार्य—रचिता, श्री अनूप शर्मा, एम्० ए०, एल्० टी०। प्रकाशक, हिंदी-ग्रंथ-रत्नाकर कार्यालय, वंवई। पृष्ठ-संख्या १८+३०२+१२। १६३७। मूल्य ३)

श्री जयशंकर 'प्रसाद' की 'कामायनी' के शीघ्र अनंतर श्री अनूप शर्मा के 'सिर्द्धाय' नामक महाकाव्य का प्रकाशित होना इस वात का सूचक है कि महाकाव्यों की रचना का युग अतीत नहीं हो गया। आज भी हमारे अनेक कविगण परंपरानुसार महाकाव्यं की रचना करना अपना परम ध्येय समझते हैं। आद्यंत पढ़ लेने पर पाठक को यह स्वीकार करना ही पड़ेगा कि रचियता ने इस महाकाव्य के प्रस्तुत करने में बड़ा परिश्रम किया है। सब कुछ देखते हुए यह परिश्रम असफल न कहा जायगा। हम किय को उस के इस कृत्य पर हार्दिक वधाई देते हैं।

किव ने अपने काव्य की रचना संस्कृत अथवा विणक वृत्तों में की है। इस मार्ग में श्री अयोध्यासिंह उपाध्याय अपने 'प्रियप्रवास' की रचना द्वारा अग्रणी रहे हैं। विषय भी अछूता नहीं है। कई भाषाओं में कवियों ने बुद्धचिरत को अपनी प्रेरणा का आधार मान कर अपनी वाणी को पवित्र किया है। लेखक ने स्वयं सर एडविन अर्नाल्ड (जिसे वह भूल से मैथ्यू अर्नाल्ड लिखता है) की 'लाइट अव् एशिया' तथा अश्वघोप और श्री रामचंद्र शुक्ल के 'बुद्धचिरत' की चर्चा की है। फिर भी कौन कह सकता है कि भगवान् शाक्यमुनि का पावन, शाश्वत, चित्र अनेक कियों की कल्पना को निरंतर सजग और प्रेरित नहीं कर सकता? इस वृद्धि से विषय के चुनाव में किव के प्रति किसी को आपित्त नहीं होनी चाहिए। यह काव्य अठारह सर्गों में विभाजित हुआ है, जिन के शीर्षक शुभ स्वप्न, भाग्योदय, उन्मेप, अनुकंपा, अवरोध, संयोग, राग, अभिज्ञान, चितना, भावी, अभिनिवेदन, महाभिनिष्क्रमण व्यथा, संवोध, संदेश, यशोधरा, दर्शन और निर्वाण हैं। इस प्रकार प्रधान पात्र का चरित्र

जन्म के पूर्व से लेकर निर्वाण तक इस कृति में समाविष्ट हो सका है। महाकाव्य की मर्यादा का और विषय के महत्त्व का सर्वत्र किव को ध्यान रहा है और कथा का किव ने उचित रीति से निर्वाह किया है। हां, हम जानते हैं कि किववर मैथिलीशरण गुप्त न अपनी 'यशोधरा' में राहुल का कैसा सुंदर चित्रण किया है। अतएव प्रस्तुत कृति में राहुल का चित्रण न लाना कथा के एक और मार्मिक अंग को छोड़ना है। भाषा अधिकतर परिमार्जित व्याकरण-सम्मत, प्रवाहिनी है; भाव उचित और मर्यादित हैं। इन वातों को ले कर रचना पर समग्र रूप से आक्षेप कदाचित् नहीं किया जा सकता। फिर भी कोई त्रुटि है जिसे हृदय अनुभव करता है। यों तो किवता का प्रभाव वहुत कुछ वाचक की मानसिक प्रवृत्ति और ग्रहण शक्ति पर अवलंबित है, फिर भी यह कहा जा सकता है कि समग्र रूप से रचना में वह नव्यता, वह अलौकिकता नहीं है जो इसे साहित्य में अडिग स्थान दिला सके। भगवान् वृद्ध के चिरत्र के विश्लेषण में कोई भी ऐसी वात नहीं है जो हमें किव की मौलिकता तथा उस की चमत्कारिक वृद्धि से प्रभावित करे। महाकाव्य में हम पद्यात्मक प्रवंध से विशेषतर गुणों की अपेक्षा करते हैं।

किव ने अपने काव्य के प्रारंभ में 'किव और काव्य' शीर्पक एक १४ पृष्ठों की भूमिका लिखी है। इन पंक्तियों के लेखक को किवता-ग्रंथों में विस्तृत भूमिकाओं के लिखे जाने पर आपित है। किव की रचना की कसौटी उस की किवता है, न कि किवता-संबंधी उस के विचार। ऐसी भूमिका और भी अनावश्यक उस समय हो जाती है जब कि (जैसा इस पुस्तक में है) उस का रचना से कोई साक्षात् संबंध न हो। किव और किवता के संबंध में लेखक के जो विचार हैं उन की समीक्षा एक अलग विषय हो सकता है और स्पष्ट है कि लेखक के सभी विचारों से साहमत्य असंभव है। किव के आदर्श यहां पर उस की रचना की जांच करने में सहायक नहीं, वावक होते हैं। 'किवियों के मस्तिष्क की वनावट' आदि की व्याख्या स्पष्टतः किवता के रसास्वादन की दृष्टि से अप्रासंगिक है।

रचना की भापा के विषय में किव का वक्तव्य है:—"इस ग्रंथ को, मैंने जहां तक हो सका, शुद्ध खड़ीवोली में लिखने का प्रयत्न किया है—अर्थात् मिश्रित समास, उलटे समास, व्याकरण-असम्मत प्रयोग तया व्रजवोली अथवा अन्य किसी वोली की पुट इस में आप वहुत कम पावेंगे।" लेखक को निस्संदेह भाषा के प्रयोग में बहुत सफलता प्राप्त हुई है, यह देखते हुए कि रचना सर्वत्र वर्णिक वृत्तों में हुई है। केवल इस दृष्टि से 'ग्रियप्रवास'

से 'सिद्धार्थ' कदाचित् अधिक सफल है। फिर भी 'पर' के स्थान में 'पै' का पुस्तक में बहुप्रयोग खटकता है। अन्य वातों में भी स्वतंत्रता ली गई है। 'अंगराग' को 'अँगराग'
(पृ० ६६) 'सिहासन' को 'सिँहासन' (पृष्ठ २८०), संदेश को 'सेँदेश' (पृ० ११३)
खड़ीवोली में लिखना उचित नहीं। प्रकाशित करने के लिए 'प्रकाशने' (पृ० १६१) भी
खड़ीवोली का शुद्ध प्रयोग न कहा जायगा। 'वड़रे' और 'उनई' शब्द भी अनुपयुक्त हैं।
इस प्रकार के यत्र-तत्र अन्य संदिग्ध प्रयोग मिलेंगे। इस के अतिरिक्त एक वात और है
जो कि खटकती है। वह है हिंदी विशेषणों में संस्कृत के अनुसार लिंग-निदर्शन। देखिए—
'मानी गई मदन की प्रभुता अजेया' (पृ० ६७) यहां साधारण हिंदी में अजेय का प्रयोग
'अजेया' के स्थान पर होगा और वह शुद्ध होगा। परंतु कदाचित् वर्णिक वृत्तों के ग्रहण
करने के कारण इस प्रवृत्ति को वश में रखना रचिता के लिए किटन होता। इन छंदों
के चुनाव के कारण ही अक्सर पदावली इतनी संस्कृतमय हो गई है कि पढ़ते हुए यह ध्यान
क्षण भर के लिए विरत हो जाता है कि रचना हिंदी की है। उदाहरण के लिए कुछ स्फुट
और विना विशेष प्रयास के चुने हुए छंद लीजिए——

"आजन्म-कोकनद-कानन-कामचारी मातंग-गंड-मद-चारण-चक्रवर्ती मंदार-मेटुर-मरंद-रसाल-लोभी हैं पश्यतोहर सुखी सर-मध्य-वर्ती।" (पृ० ६६) "सकंप-शीर्पा, हरिता, मनोहरा, महामनोज्ञा, अतिरम्यपल्लवा,

सुगंधयुक्ता, वृहती सुखावहा, कदंबकी थी, अटवी सु-पुप्पिता।" (पृ० १०६)

"कुमुद्वती-संग पराग-राशिनी, सुहासिनी वार-वधू-विलासिनी, महा-तमोमंडल की प्रकाशिनी, प्रवुद्ध ज्योत्स्ना यह मत्त-काशिनी।" (पृ० १३३) परंतु अन्यत्र सहज, सरल भाषा का भी प्रयोग वरावर मिलता है। १३

· k

पुस्तक का प्रकाशन बहुत सुंदर ढंग से हुआ है, जिस के लिए प्रकाशकों की प्रशंसा होनी चाहिए।

रोटी का राग--रचियता, श्री श्रीमन्नारायण अग्रवाल। प्रकाशक, सस्ता-साहित्य-मंडल, दिल्ली। पृष्ठ-संख्या ७८। १६३७। मूल्य।।)

'रोटी का राग' श्री श्रीमञ्चारायण अग्रवाल की ४३ छोटी-छोटी किवताओं की पुस्तक का, किंचित् आकर्षक शीर्षक है। इस का पहला प्रस्तावित शीर्षक कदाचित् 'नए युग का राग' या परंतु इस वाद वाले शीर्षक से किवताओं के विषय का विशेष रूप से स्पष्टी-करण हो जायगा। इस किवता-संग्रह का संपादन श्री मैथिलीशरण गुप्त ने किया है, प्रस्ता-वना आचार्य काका कालेलकर ने लिखी है और सब से ऊपर वात यह है कि इसे महात्मा गांधी का आशीर्वाद प्राप्त हुआ है। महात्मा जी लिखते हैं—''किवताएं मुझे अच्छी लगी हैं। हेतु स्पष्ट और निर्मल है।'' किव शिक्षित, भावुक, नवयुवक हैं और इस से पूर्व वह लंग्नेजी में भी पद्य-रचना का अभ्यास कर चुके हैं। अपने विषय में वह लिखते हैं—''मैं भी पहले कुछ 'छायावादी'-सा था। किंतु दरिद्रनारायण के दर्शन से मेरा स्वप्न टूट गया, हृदय सिहर उठा, और 'रोटी का राग' ध्वनित होने लगा। मैं मानता हूं कि 'रोटी जीवन नहीं हैं' और शायद उस का राग अलापना किवता का अपमान करना है, किंतु एक भूखे देश की अनंत वेदना को देख कर मैं कैंसे चुप रहूं ?''

किव ने इन रचनाओं द्वारा अपनी शिष्ट, परिमाणित रुचि का परिचय दिया है। परंतु हमें यह न समझना चाहिए कि इस प्रकार की किवताएं, जो कि देश की दीनता और कृपकों तथा परिश्रमी जनों के दुःख से आई हों, आधुनिक हिंदी में प्रथम वार लिखी गई हैं। हम इस संबंध में स्वयं श्री मैथिलीशरण गुप्त की कृतियों को भूल नहीं सकते। 'भारत-भारती', 'किसान' आदि रचनाओं की मूल-प्रेरणा प्रस्तुत किव की प्रेरणा से अभिन्न थी। फिर भी किव की इन रचनाओं का स्वागत होना चाहिए और उसे हमें प्रोत्साहन देना चाहिए।

कविताएं सावारणतया अच्छी हैं यद्यपि अनेक स्थलों पर उपदेश देने की प्रवृत्ति कवित्व में वायक भी हुई है। एक अनुभव पाठक को यह भी हुए विना न रहेगा कि यद्यपि इन रचनाओं में से बहुत सी देश के ग़रीबों की दशा पर आंसू गिराती हैं, फिर भी किव उन से आत्मत्व नहीं स्थापित कर सका है। किव जब तक यह आत्मत्व नहीं स्थापित करता तब तक उस की कविता, अनुप्राणित न होगी। उदाहरणार्थ २१ वें पद्म की यह पंक्तियां देखिए---

हम तो निर्धन हैं जमीन पर धूल घूसरित सो रहते हैं, सोप कीम या इत्र नहीं कुछ, अति गँवार इस से कहते हैं...

इन पंक्तियों में वस्त्रहीन काले स्वस्य-वृद्धि किसान की पुकार नहीं है। यह तो उस सफ़ेदपोश की पुकार है, जो कदाचित् उतना काला नहीं है, और जिस के मन से सोप, कीम, इत्र की वासना वहिष्कृत नहीं हुई है। हमारे गरीवों को इस प्रकार के लेखकों से बहुत बचने की आवश्यकता है जो उन को गरीव कह कर दयाभाव प्रदर्शित करते से नज़र आते हैं। हमें तो ऐसे गायक चाहिएं जो कि अपने को उन से अभिन्न कर दें। किर भी किव में एक विनम्रता है जो कि शुभ-सूचक है, एक निष्ठा है जो कि अनुभव बढ़ने के साथ उस की लेखनी को वल देगी, और उस के इस निश्चय को पुष्टि प्रदान करेगी—जो उस ने पहले गीत के अंत में दिया है—

साधारण जीवन के सुख-दुख गाऊँगा आडंबर त्याग, संपति-विद्या-हीन जनों का करुणामय रोटी का राग!

पुस्तक में ऐसे भी गीत हैं जो छायावादी तथा इतर कवियों की कृतियों से अभिन्न हैं। इन में हमें 'रोटी के राग' की ध्वनि नहीं मिलती। उदाहरण के लिए ३४ से ४० तक के गीत देखिए। इन से ज्ञात होता है कि कवि-हृदय मृदुल, भावुक, तरल है।

हार---लेखक, श्री पद्मकांत मालवीय । प्रकाशक, दि नेशलिस्ट न्यूज़पेपर्सं कंपनी िलिमिटेड, प्रयाग । पृष्ठ-संख्या ४८ । मृत्य ॥)

श्री पद्मकांत मालवीय हिंदी के सुपरिचित और सफल किव हैं। प्रस्तुत पुस्तक उन की छठी कृति हैं। इस में २५ छोटी-छोटी किवताएं एकत्र की गई हैं। 'मधुशाला', 'प्रियतम न आए', 'स्वागत', 'साक़ी से', 'प्रेम का श्राप' आदि शीर्पकों से उन का विषय जाना जा सकता है। किव उर्दू किवता से बहुत प्रभावित है, और इस वात को वह स्वतंत्रता-पूर्वक स्वीकार करता है। अधिकांश किवताओं में एक कसक, एक वेदना और वियोग का

भाव है। किव जीवन के दुः लों को विस्मृत करने के लिए साक़ी को निमंत्रित करता है। कदाचित् इसी कारण उस का वर्गीकरण आधुनिक 'हालावादी' हिंदी किवयों के साथ किया जाता है। पद्मकांत जी की भाषा, सहज, सरस और उर्दू पुट लिए हुए होती है। यत्र-तत्र कुछ त्रुटियां भी रह गई हैं। जैसे 'परिचय' शीर्षक किवता में 'गिर्दश में है अय्याम मेरा' पंक्ति शुद्ध नहीं है। 'अय्याम' का अर्थ टिप्पणी में भाग्य दिया हुआ है। परंतु शाब्दिक अर्थ दिन हुआ क्योंकि अय्याम योम (दिन) का वहुवचन है। शुद्ध पंक्ति होगी 'गिर्दश में हैं अय्याम मेरे।' 'जुदा के लिए 'जुदा', 'वेकार' के लिए 'वेक़ार' आदि अवश्य छापे के गलतियां हैं। यों तो छापे की अशुद्धियों की संख्या इस छोटी पुस्तक में सैकड़ों पर पहुँचेंगी।

मीरा-पदावली—संपादिका, श्रीमती विष्णुकुमारी श्रीवास्तव 'मंजु'। प्रकाशक, हिंदी-भवन, लाहीर। पृष्ठ-संख्या ४२—१२०। मूल्य १)

प्रस्तुत संग्रह में सुयोग्य संपादिका ने मीरावाई के २०१ पद एकत्र किए हैं। पुस्तक विद्यायियों के काम की है। आरंभ में १६ पृष्ठों में संपादिका ने 'मीरावाई की जीवनी' दी है; और इस के वाद १० पृष्ठों में 'मीरा की किवता और उस की भाषा' पर विचार किया है। दोनों ही निवंघ विचार और मनन के साथ लिखे गए हैं, और इन में मीरा-संबंधी सुलभ और यथा-संभव प्रामाणिक सामग्री का समावेश कर लिया गया है। यों तो इस पुस्तक से शास्त्रीय ढंग से शोधे हुए मीरा के पदों के पाठ की आवश्यकता की पूर्ति नहीं होती; फिर भी जब तक वह किचित वृहद् कार्य विद्वानों द्वारा नहीं संपादित होता, तब तक प्रस्तुत पुस्तक मीरा के पदों के एक संग्रह-ग्रंथ का काम देगी। संग्रह के साथ जोड़ा गया डिंगल शब्द-कोप, टिप्पणियां, तथा अंतर्कथाएं विद्याधियों के लिए सहायक सिद्ध होंगी।

रा० ट०

### नाटक

अशोकवन--मूल-लेखक, श्री मुद्दु कृष्ण । अनुवादक, श्री व्रजनंदन शर्मा । प्रका-शक, हिंदी-ग्रंथ-रत्नाकर कार्यालय, वंबई । पृष्ठ-संख्या ५० । १६३७ । मूल्य ॥-)

हमारे साहित्य की यह एक वड़ी कमी है कि उस ने दक्षिण-भारत के ग्रंथ-रत्नों को अनुवादों द्वारा अपनाने का कोई निश्चित प्रयत्न नहीं किया है। दक्षिण-भारत की भिन्न भाषाओं के साहित्यों का इतिहास पुराना है, और वे भाषाएं समृद्ध भी हैं। अब जब कि उत्तरी और दक्षिणी भागों का साहित्यिक संपर्क वढ़ रहा है, यह कमी और भी खटकती है। अतएव दक्षिणी भाषाओं के जिन ग्रंथों के अनुवाद हिंदी में हों उन का विशेष रूप से स्वागत होना चाहिए।

प्रस्तुत पुस्तिका में तेलुगू के दो एकांकी नाटकों का अनुवाद हमारे सामने आया है। मूल-लेखक श्री मुद्दु कृष्ण तेलुगू के आधुनिक लेखकों में अपना विशेष स्थान रखते हैं । दोनों नाटकों में पहला अर्थात् 'अशोकवन' अधिक महत्व रखता है । लेखक ने इस वात का अनुभव किया है कि रामायण के मुख्य पात्रों के चरित्र, जैसे कि वह हमारे सामने साधारणतया रक्खे जाते हैं शास्त्रीय दृष्टि से यथार्थ नहीं हैं। राम के देवत्व में उस का विश्वास नहीं है। उस के विचार में लेखकों ने सदा राम के साथ पक्षपात और रावण के प्रति विपक्षपात किया है। श्री मुद्दु कृष्ण ने अपने चरित्रों को देवत्व और राक्षसत्व के कक्ष से उतार कर मानुपी कक्ष पर रक्खा है और तर्क-पूर्ण ढंग से उन्हें प्रस्तृत किया है। लेखक में दो प्रकार की प्रतिक्रियाएं काम कर रही हैं—एक तो 'आर्यत्व' के विरुद्ध 'अनार्यत्व' (किसी वुरे आशय में नहीं) की; दूसरी परंपरागत विश्वास के विरुद्ध ऐतिहासिक समीक्षा की। संभव है कि यह दोनों प्रतिक्रियाएं लेखक को भक्त-श्रेणी के पाठकों में 'उग्र' और 'निरंकुश' का नाम दिलाएं। फिर भी यह प्रतिक्रियाएं स्वाभाविक हैं, ऐसा स्वीकार ही करना पड़ेगा। लेखक ने विशेष कर रावण और सीता के चरित्रों का अपने अनुसंधान के अनुसार 'उद्धार' किया है। जिस दृष्टिकोण को लेखक ने ग्रहण किया है, वह सब अंशों में चाहे मान्य न हो विचारणीय अवस्य है। उस की पुष्टि के लिए लेखक ने अधिकांश वाल्मीकि के आधार पर एक विस्तृत 'कैंफ़ियत' भी लिखी है, यद्यपि स्वयं वाल्मीकि पर 'आर्यत्व' के प्रति पक्षपात का लेखक ने आरोप किया है। यह 'कैंफ़ियत' भी प्रनीय है।

दूसरे नाटक 'अनारकली' में कोई विशेषता नहीं हैं। अकवर और सलीम के समय में सोफ़े और मेजों का वर्णन किचित् खटकता है।

दुविधा---लेखक, श्री पृथ्वीनाथ शर्मा। प्रकाशक, हिंदी-भवन, लाहौर। पष्ठ-संख्या ६८। १६३७। मूल्य ॥)

तीन अंक के इस छोटे से नार्टक में लाहौर के शिक्षित संभ्रांत समाज का चित्रण मिलेगा। नाटक की प्रमुख पात्री सुधा विलायत में शिक्षा-प्राप्त एक युवती है, जो एक नव- युवक बैरिस्टर, केशव, से प्रेम करती है और अपने संपन्न माता-पिता की अनुमित से उस से विवाह करने जा रही है। सुघा को यह नहीं ज्ञात है कि केशव का विवाह हो चुका है और उस के एक पुत्र भी है, और केशव स्वयं वस्तुस्थिति पर परदा डालने का प्रयत्न करता है। एक दूसरा शिक्षित नवयुवक, विनय, जो किसी समय सुघा के आकर्षण का पात्र रहा था, और जो वास्तिवक स्थिति से परिचित है अपनी प्रेमिका की रक्षा करता है, और विवाह नहीं घटित होने देता। सुघा स्वभावतः कृतज्ञ है, और अपने को विनय के प्रति समर्पण करने के लिए तैयार; परंतु विनय यह देखते हुए कि वही सुघा और केशव के विवाह-विच्छेद का कारण बना, और वह स्वयं संपन्न नहीं है, सुधा से विवाह के लोभ का संवरण करता है। विनय के चरित्र का चित्रण अच्छा हुया है। रचना साधारण कोटि की है।

रा० ट०

### निबंध

निवंध-निचय---लेखक, श्री जगन्नायप्रसाद चतुर्वेदी; संपादक श्री दुलारेलाल भार्गव; प्रकाशक, गंगा-ग्रंथागार, लखनऊ; पृष्ठ-संख्या, २४७। मूल्य १॥

प्रस्तुत पुस्तक में लेखक के आठ चुने हुए निवंघों और भाषणों का संग्रह है। श्री चतुर्वेदी जी हिंदी के हास्यरस के प्रसिद्ध लेखक हैं। इस में के अधिकांश निवंध हिंदी साहित्य-सम्मेलन के विविध अवसरों पर पढ़ें जा चुके हैं। कुछ निवंध साहित्यिक दृष्टि से महत्व-पूर्ण हैं और उन में हिंदी के व्याकरण और ब्रजभाषा-किता के सींदर्य के संबंध में बहुत सी जानने योग्य वातें वड़े ही रोचक ढंग से लिखी गई हैं। इन में "अनुप्रास का अन्वेषण" शीर्षक लेख तो इतना रोचक और साथ ही उपादेय सिद्ध हो चुका है कि कई परीक्षाओं के पाठचक्रम में भी रक्खा गया है।

उन्नीसवीं शताब्दी के अंतिम भाग में ही जो कि आधुनिक हिंदी गद्य का उदयकाल था, हिंदी में वालकृष्ण भट्ट तथा प्रतापनारायण मिश्र आदि कुछ उच्च-कोटि के साहित्यिक निवंध-लेखक हो गए हैं। इन के वाद अनुवादों का युग आया और फिर मौलिक उपन्यासों और कहानी-लेखकों का, जो कि अब तक जारी है। पर उच्च कोटि के साहित्यिक निवंध का तो एक प्रकार से पूर्ण अभाव है। यह एक तथ्य है कि निवंध भी साहित्य का एक उत्तना ही महत्त्वपूर्ण अंग है जितना कि उपन्यास, कहानी या नाटक आदि। निवंध के लिए

प्रतिभा के साथ-साथ गंभीर अध्ययन और विशेष ज्ञान की भी आवश्यकता है। लेखक को अपने विषय का विशेषज्ञ होना पड़ता है और थोड़े में बहुत कहने की शक्ति होनी अनिवाय होती है। कदाचित् इन्हीं कारणों से हम आधुनिक हिंदी में साहित्यिक निबंधों का अभाव देखते हैं। दुर्भाग्य से हिंदी में निबंधों का उचित आदर भी नहीं है। परंतु यह संतोष की बात है कि लब्ध-प्रतिष्ठ लेखकों की निबंधाविलयां फ्रमशः निकल रही हैं। पर अभी बहुत सी निकलने को बाक़ी हैं। प्रस्तुत पुस्तक का इस दृष्टि से आदर होना चाहिए।

रामकृष्ण परमहंस--प्रकाशक, स्वामी सत्यानंद, श्री रामकृष्ण मिशन, रुक्सा, वनारस । पृष्ठ-संस्था ३२० । मूल्य ॥=)

प्रस्तुत पुस्तक स्वामी रामकृष्ण की शताब्दी जयंती के अवसर पर आए हुए निवंधों और श्रद्धांजलियों का स्मारक-ग्रंथ है। स्वामी रामकृष्ण इस देश के अंतर्राष्ट्रीय ख्याति के महापुरुप हो गए हैं। इस संग्रह में आए हुए लेख अधिकतर अध्यात्म, धर्म-चर्चा तथा दर्शन से संबंध रखते हैं, और लब्ध-प्रतिष्ठ विद्वानों तथा विचारकों के लिखे हुए हैं। कुछ लेख केवल स्वामी रामकृष्ण की जीवनी तथा साधना से ही संबंध रखते हैं। पर सभी लेख सुपाठ्य और ज्ञानोत्तेजक हैं और पुस्तक धर्म-जिज्ञासुओं के विशेष काम की है।

ग० द्वि०

धूप-दीप—लेखक, श्री 'माघव'। प्रकाशक, गीताप्रेस, गोरखपुर। पृष्ठ-संख्या २१६। मूल्य।≅)

इस पुस्तक में लेखक के २१ स्फुट निवंध एकव किए गए हैं। 'संतों की प्रेमानुभूति', 'समर्पण की ज्वाला', 'प्रेमयोगिनी मीरा', 'कवीर का हृदय', 'जायसी की प्रेमानुभूति', 'मृत्यु क्या है?', 'एकांत चांति' आदि शीर्पकों से पुस्तक के अंतर्गत विषयों का अनुमान हो जायगा। लेखक की भाषा में प्रवाह है, और शैली में एक प्रकार का धार्मिक उन्माद है। इस प्रकार के निवंधों में किसी भी विषय की शास्त्रीय विवेचना की अपेक्षा नहीं करनी चाहिए। धार्मिक वृत्ति के पाठकों के लिए पुस्तक मनोरंजक सिद्ध होगी। आरंभ में श्री हनुमानप्रसाद पोद्दार की लिखी 'निवेदन' के रूप में एक संक्षिप्त प्रस्तावना है।

### भाषाशास्त्र

पश्चियन इन्प्लएंस अन् हिंदी (अंग्रेजी)—(फ़ारसी का असर हिंदी पर)। लेखक, पंडित अंविकाप्रसाद वाजपेयी। प्रकाशक, कलकत्ता यूनिवर्सिटी।

पंडित अंविकाप्रसाद वाजपेयी ने एक फ़ेहिस्त उन फ़ारसी, अरवी और तुर्की शब्दों की तैयार की है जो हिंदी में इस्तेमाल हुए हैं। इन २००० शब्दों को जमा करते समय यह विचार पैदा हुआ कि इन शब्दों के हिंदी में आने के कारण खोजे जाएं। इस संबंध में हिंदी भाषा के इतिहास पर और फ़ारसी-हिंदी के मेल-जोल पर प्रकाश डालने के लिए यह निबंध लिखा गया। पुस्तक पहले हिंदी में लिखी गई थी, लेकिन इसे कलकत्ता यूनि-वर्सिटी ने अंग्रेजी रूप में छपवाया है।

मुसलमानों के हिंदुस्तान में आने का वर्णन करने और संस्कृत और फ़ारसी भाषाओं के शब्दों की समानता दिखाने के वाद वाजपेयी जी हिंदी का प्राकृत भाषाओं से संबंध वताते हैं और फिर अपने वास्तविक विषय की ओर ध्यान देते हैं।

हिंदी में ग़ैर भाषाओं के शब्द किस तरह आए, इस सवाल का जवाव यह है कि मुसलमानों ने हिंदी में किवता लिखना आरंभ किया और अमीर ख़ुसरो हिंदी के आदि किव हुए। मुसलमान और हिंदू किवयों ने इन का अनुकरण किया और इस प्रकार एक मिश्रित भाषा का जन्म हुआ जिसे रेखता कहते हैं। वाजपेयी जी का विचार है कि रेखता ही नई हिंदी की माता है। रेखते के आगे चल कर दो रूप हो गए—एक उर्दू और दूसरा हिंदी कहलाया। इन में घीरे-घीरे भेद बढ़ा। हिंदी नागरी अक्षरों में लिखी जाती थी। और संस्कृत और प्राकृत सें इस की पुष्टि होती थी। उर्दू ने अरवी अक्षरों का सहारा लिया और फ़ारसी-अरवी शब्दों से अपना कलेवर बढ़ाया। इस के अलावा उर्दू फ़ारसी साहित्य और इसलामी सभ्यता के अघीन हो गई। इन कारणों से दोनों भाषाएं एक-दूसरे से परे हो गई और अब इन का मिलना असंभव जान पड़ता है।

इतिहास यह वतलाता है कि हिंदी की उत्पत्ति हिंदू और मुसलमानों के योग से हुई और इस योग के कारण हिंदी में अनेक फ़ारसी-अरवी और तुर्की के शब्द घुल-मिल गए।

पुस्तक लिखने में विशेष कर शब्दों की फ़ेहिस्त तैयार करने में वाजपेयी जी ने

जिस मेहनत से काम किया है वह सब तरह सराहने योग्य है। परंतु यह मानना पड़ेगा कि पुस्तक शास्त्रीय ढंग से नहीं रची गई है। बब्दों की फ़ेहिस्त के साथ-साथ जिन पुस्तकों से वह लिए गए हैं, उन का उल्लेख जरूरी था। हिंदी भाषा पर जो फ़ारसी का प्रभाव पड़ा उस का संपूर्ण विश्लेषण नहीं किया गया; बहुत सी भाषा-संबंधी, व्याकरण-संबंधी और अर्थ-संबंधी वातें रह गई। हिंदी भाषा की उत्पत्ति पर जो निवंध लिखा गया है वह वैज्ञानिक दृष्टि से संतोष-जनक नहीं हैं। इस पुस्तक ने हिंदी जानने वालों का ध्यान एक आवश्यक विषय की और दिलाया है, जिस पर हिंदी भाषा-विज्ञान के विद्यार्थियों को विचार करना चाहिए।

ताराचंद

### इतिहास

राजपूताने का इतिहास जिल्द ३, भाग १। डूंगरपुर राज्य का इतिहास—लेखक, महामहोपाघ्याय रायवहादुर गौरीशंकर हीराचंद ओझा। मुद्रक, वैदिक यंत्रालय, अजमेर।

पंडित गौरीशंकर हीराचंद ओझा का नाम हिंदुस्तान के इतिहासकारों और पुरातत्ववेत्ताओं की सब से ऊंची श्रेणी में हैं। आप की कृतियों में 'भारतीय प्राचीन लिपि-माला', 'भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास की सामग्री', 'सोलंकियों का इतिहास', 'मघ्यकालीन भारतीय संस्कृति' इत्यादि पुस्तकें आप की विद्वता और खोज की साक्षी हैं। परंतु आप का सब से गंभीर कार्य 'राजपूताने का इतिहास' है जो १६२४ से छपना आरंभ हुआ था। इस की दो जिल्दें छप चुकी हैं, और यह पुस्तक तीसरी जिल्द का पहला, भाग है। पहली और दूसरी जिल्दें कई खंडों में छपी हैं। पहली जिल्द के एक भाग में राजपूताने का गजेटियर है, जिस में भूगोल-संबंधी तथा अन्य आवश्यक वातों का वर्णन है, दूसरे में राजपूत-जाति की उत्पत्ति की जाँच की गई हैं और क्षत्रिय तथा राजपूत घरानों का इतिहास दिया है। इस के वाद उदयपूर राज्य का इतिहास सारंभ होता है, जो दो खंडों में समाप्त होता है।

तीसरी जिल्द से अन्य राज्यों के इतिहास का सूत्रपात होता है। इन में पहला इंगरपुर राज्य है। इस भाग में ग्यारह अध्याय हैं और चार परिशिष्ट। पहले अध्याय में इंगरपुर राज्य का—जिस का प्राचीन नाम वागड़ देश है—भूगोल-संबंधी वर्णन है। दूसरे में गुहिल-वंश के वागड़ देश पर अधिकार प्राप्त करने से पहले का इतिहास है। अगले आठ. अध्यायों में गुहिल-वंश की विजय और वागड़ पर राजसत्ता स्थापित करने के समय से आज तक का वृत्तांत दिया है। ग्यारहवें अध्याय में राजवंश के संवंधियों और सरदारों का संक्षेप से हाल लिखा है।

गुहिल-वंश के राजा मेवाड़ में राज्य करते थे और चित्तौड़ इन की राजधानी थी। वारहवीं शताब्दी में चित्तीड़ के राजा क्षेमिसह के वड़े लड़के सामंतिंसह ने वागड़ देश पर हमला किया और वहां के राजा को मार उस के इलाक़े पर अपना अधिकार जमाया। सामंतसिंह का राज्य वहुत दिनों नहीं क़ायम रहा परंतु उस के उत्तराधिकारियों ने दुवारा वागड पर अधिकार किया और वड़ौदा को राजधानी वनाया। संभवतः सन् १३५० में रावल इंगर्रासह ने इंगरपूर नगर वसाया और इसे अपनी राजधानी नियत किया। इंगरपुर का राज्य जिस समय स्थापित हुआ वह हिंदुस्तान के इतिहास में वड़ी हलचल का समय था। तूकों के हमलों से उत्तरी हिंदुस्तान पायमाल हो रहा था, और सोलंकियों और परमारों के विरोध से राजपूतों की शक्ति दिनोंदिन घटती जा रही थी। डूंगरपुर के छोटे राज्य का इन झगड़ों में उलझना अनिवार्य था, परंतु राज्य के हस्तक्षेप का प्रतिस्पिधयों के भाग्य पर क्या प्रभाव पड़ा कहना कठिन है। जब गुजरात और मालवा राजपूतों के हाथ से निकल कर मुसलमान सुलतानों के क़ब्ज़े में आए और इन में तथा मेवाड़ के महारानाओं में आपस में युद्ध होने लगे तो वीच की छोटी रियासतों का इन युद्धों से प्रभावित होना जरूरी था। मुंग़लों के हिंदुस्तान पर विजय पाने से इन युद्धों का अंत हुआ। डूंगरपुर का स्वामी महारावल उदयसिंह वावर के विरुद्ध राना साँगा की सहायता करता हुआ खानवा की लड़ाई में मारा गया। उस के वाद उस के लड़कों में झगड़ा हुआ और राज्य दो भागों में वँट गया। जव अकवर ने राजपूताने पर चढ़ाई की तो डूंगरपुर और वाँसवाड़े के रावलों ने म्गलों की अधीनता स्वीकार कर ली। इस के बाद वह मुग़ल मन्सवदारों में शामिल हो गए। जव मुग़ल-साम्राज्य की अवनति और मराठों का उत्कर्प हुआ तो डूंगरपूर के रावलों ने मराठों को खिराज दे कर अपने राज्य की रक्षा करनी चाही परंतु मराठों ने रियासत को वहुत तंग किया और अंत में सन् १८१८ में महारावल जसवंत सिंह दूसरे ने ईस्ट इंडिया कंपनी से अधीनता की संधि कर ली।

इस संक्षिप्त वर्णन में हिंदुस्तान के मध्यकालीन इतिहास की सभी वड़ी घटनाओं की झलक मिलती है। जहां राजपूतों की वीरता और साहस का दिग्दर्शन होता है, उन के आपस के बैर और द्वेप की तस्वीरें भी सामने आती हैं। यद्यपि राजपूताने के इतिहास की इस जिल्द में एक छोटे घराने की उन्नति और अवनति का व्योरा है परंतु यह छोटे पैमाने पर हमारे बड़े देश के महान संघर्षों और विष्ठवों को चित्रित करता है।

पंडित गौरीशंकर हीराचंद की कृतियों से जो जानकारी रखते हैं वह इस जिल्द में इतिहास के उन सब गुणों को पाएंगे जो पहली जिल्दों में दिखाई देते हैं। इतिहास की सामग्री के इकट्ठा करने में इस अवस्था में इतनी गहरी खोज और ऐसा किठन परिश्रम विरले ही लेखक का काम है। हम आप को वधाई देते हैं कि आप ने ऐसी बहुमूल्य पुस्तक तैयार की और आशा करते हैं कि आप की लेखनी से अभी ऐसी और जिल्दें निकलेंगी जिन के कारण हिंदुस्तानी लेखकों का माथा ऊँचा हो।

ताराचंद

## अर्थशास्त्र

वीमा—लेखक, ठाकुर कल्याणसिंह जी शेखावत, बी० ए०, जागीरदार रियासत जयपुर और जोधपुर। प्रकाशक, प्रेमप्रकाश मुद्रणालय, जयपुर। पृष्ठ-संख्या ५०३। मूल्य साघारण संस्करण २॥); राज-संस्करण ४।

भारतवासी बहुत गरीव हैं। इन की आर्थिक दशा अत्यंत शोचनीय है। इन की आर्थिक दशा सुधारने के लिए यह आवश्यक है कि देशवासी उन तरीक़ों के अनुसार समझ-यूझ कर कार्य करें जो वैज्ञानिक और शास्त्रीय दृष्टि से लाभदायक सिद्ध हो चुके हैं। इन सब तरीक़ों का अध्ययन अर्थशास्त्र में किया जाता है। भारतवासियों ने इस शास्त्र की खूब अबहेलना की है। जिस शास्त्र का ज्ञान प्रत्येक पढ़े-लिखे स्त्री-पुरुप के लिए आवश्यक है, उस के जानने वालों की संख्या बहुत ही कम है। इस का एक कारण हिंदी में अर्थशास्त्र पर उत्तम पुस्तकों की कमी है। अर्थशास्त्र का एक प्रधान अंग वीमा है। इस विपय पर हिंदी में एक भी पुस्तक अभी तक मेरे देखने में नहीं आई थी। समालोच्य पुस्तक ही इस विपय की हिंदी में प्रथम पुस्तक है, और बड़े परिश्रम के साथ सरल भापा में लिखी गई है। इस में जीवन-वीमा-संबंधी सभी आवश्यक वातों का विस्तार-पूर्वक वर्णन किया गया है। परंतु अग्नि-वीमा, समुद्र-वीमा, मोटर-वीमा इत्यादि पर साधारण तौर से ही विचार किया गया है। इस पुस्तक के मुख्य प्रकरण हैं—वीमा का इतिहास, वीमा के सिद्धांत और उन

का व्यवहार, जीवन-वीमा की श्रेणियां, वार्षिक वृत्तियां, वीमापत्रों की शर्ते, भारत में इस व्यवसाय की वर्तमान दशा इत्यादि। एक प्रकरण में विद्वान छेखक ने यह समझाया है कि अपने लिए वीमा कंपनी पसंद करने में किन-किन वातों का ध्यान रखना चाहिए।

यदि पुस्तक के अंत में पारिभाषिक शब्दों की सूची और इंडेक्स दे दिया जाता तो पुस्तक की उपयोगिता बढ़ जाती। इस उत्तम पुस्तक लिखने के लिए हम ठाकुर कल्याणिसह जी को हार्दिक वधाई देते हैं और आशा करते हैं कि हिंदी-संसार इस का उचित आदर करेगा।

दयाशंकर दुवे

# देशदर्शन

जापान-रहस्य---मूल-लेखकं, श्री चमनलाल। अनुवादक, श्री मुकुंदीलाल श्रीवास्तव। प्रकाशक, काशी विद्यापीठ, वनारस। पृष्ठ-संख्या १६-|-२३८। मूल्य १॥)

हिंदी में जापान के संबंध में लिखी हुई कई पुस्तकें मिलेंगी। प्रस्तुत पुस्तक उन में सब से नवीन और सुपाठच है। मूल-पुस्तक अंग्रेजी में लिखी गई थी। लेखक ने निजी अन्-भव और भ्रमण के आघार पर ही यह पुस्तक रची है। लेखक को अपने देश से असीम प्रेम हैं और उस ने पुस्तक इस ढंग से लिखी है कि पाठक इसे पढ़ कर उन सभी परिस्थितियों से राष्ट्रीय उन्नति के लिए प्रेरणा प्राप्त करें जिन्हों ने जापान को आधुनिक इतिहास में इतना अग्रसर किया है। जापानी जीवन और संस्थाओं का लेखक ने सहानुभृतिपूर्ण अध्ययन किया है। वह लिखते हं--"मैं जापान या जापानी चीज़ों का अंवभक्त नहीं हूं, किंतू इस पुस्तक को लिखते समय मैंने सिर्फ़ यही लक्ष्य अपने सामने रक्खा है, कि जापान की उन सव प्रशंसनीय वातों का वर्णन किया जाय, जिन से हम अपने राष्ट्र के पुनर्निर्माण के कार्य में सहायता प्राप्त कर सकें।" लेखक के मत में जापान की उन्नति का रहस्य 'केवल सस्ती मुद्रा तथा सरकार की आर्थिक सहायता' में नहीं छिपा हुआ है, वरन् जापानियों की गहरी देशभिक्त, राष्ट्र की एक भाषा, अनिवार्य शिक्षा, सम्राट् के प्रति भिक्त, सम्मिलित कुटुंवप्रया, ईमानदार और संतुष्ट मजदूर, आविष्कारक वृद्धि तथा अपने को स्थिति के अनुकूल वना लेने की क्षमता, सस्ती विद्युत्-शक्ति, गमनागमन के सस्ते साघन, संभ्रांत महिलासमाज, प्रत्येक घर में रेडिओ का होना, सस्ते से सस्ते अखवार, साहस आदि पर हैं। इस पुस्तक में पाठक इन सभी विषयों पर प्रकाश पावेंगे।

योख्प की सुखद स्मृतियां—लेखक, स्वामी सत्यदेव, परिव्राजक। प्रकाशक, सत्यज्ञान-निकेतन, ज्वालापुर (यू० पी०)। पृष्ठ-संख्या ३४०। १६३७। मृत्य १॥)

हिंदी में यात्रा-संबंधी साहित्य उपस्थित करने में जिन महानुभावों ने विशेष रूप से योग दिया है उन में स्वामी सत्यदेव का नाम आगे आता है। अमरीका और कैलाश-यात्रा विषयक आप की पुस्तकों से हिंदी पाठक भली-भांति परिचित हैं। अपनी १६२३ की जर्मन-यात्रा पर भी आप एक पुस्तक प्रस्तुत कर चुके हैं। सन् १६२७ से १६३० तक के अपने यूरोप के अनुभव समालोच्य पुस्तक में लेखक ने दिए हैं। साथ ही १६३४ की योरूप-यात्रा की स्मृतियां भी इस पुस्तक में समाविष्ट कर दी गई हैं। स्वामी जी के ये भ्रमण-वृत्तांत अधिकांश हिंदी पत्रिकाओं में निकल चुके हैं।

स्वामी सत्यदेव की वर्णन-शैली बड़ी सजीव और रोचक होती है। पाठकों को इस पुस्तक द्वारा विलन, विएना, पेरिस, कोलोन, प्राग आदि प्रसिद्ध नगरों की काल्पनिक सैर का आनंद तो प्राप्त होगा ही उन प्रदेशों के रहन-सहन, आचार-विचार, धार्मिक तथा नैतिक आदर्शों का ज्ञान भी प्राप्त होगा। स्वामी जी एक अहम्मन्य तथा देशभक्त सज्जन हैं, साथ ही उन्हों ने सरस हृदय पाया है। इस का परिचय पाठकों को सहज में हो जायगा। पुस्तक में यत्र-तत्र स्वामी जी की अपनी रची हुई कविताएं भी उद्धृत हैं। यद्यपि इन में कवित्य-गुण विशेष रूप से व्यक्त नहीं हैं, फिर भी हमें रचिता के भावुक, देशप्रेमी हृदय की झलक मिल जाती है।

अन्वेयण की कहानियां—लेखक, श्री मदनलाल जैन, एम्० ए०, एल्० टी०। प्रकाशक, मैकमिलन ऐंड कंपनी, कलकत्ता। पृष्ठ-संख्या २००। १६३७। मूल्य १)

साहसी जीवन की कथाएं प्रत्येक अवस्था के लोगों के लिए एक विशेष प्रेरणा रखती हैं। परंतु नवयुवकों की शिक्षा में उन का निश्चित और मूल्यवान् स्थान है। इस दृष्टि से श्री मदनलाल जैन की पुस्तक का स्वागत होना चाहिए। जिन साहसी पर्यटकों ने अपनी कठिन और वहुत अंशों में रोमांचकारी यात्राओं तथा अनुसंघान द्वारा आदि काल से आज तक हमारे भौगोलिक ज्ञान को विस्तार दिया है, उन की कहानियां मनोरंजक और शिक्षाप्रद दोनों ही हैं। पुस्तक में पाँचों महाद्वीपों और ध्रुवप्रदेशों की खोज के वृत्तांत का समावेश हुआ है। अंत की दो कहानियों में समुद्र के गर्भ की खोज और एवरेस्ट शिखर के आरोहन के वर्णन दिए गए हैं।

पुस्तक की भाषा सहज-सरल और विषय के सर्वथा उपयुक्त है। इस में कुछ आवश्यक चित्र और मानचित्र भी दे दिए गए हैं, जिन से पुस्तक का मूल्य वढ़ गया है।

रा० ट०

### स्फुट

पत्रकारकला—छेखक, श्री विष्णुदत्त शुक्ल। प्रकाशक, सत्साहित्य प्रकाशन मंदिर, कलकत्ता। द्वितीय संस्करण, १६३७। पृष्ठ-संख्या ३००। मूल्य २॥।

समाचारपत्र इस युग की महान शक्तियों में हैं। उन के संगठन, संचालन, तथा अन्य अंतरंग वातों के विषय में जानकारी साधारण पाठकों के लिए भी एक मूल्य रखती है। परंतु उन लोगों के लिए जो व्यवसाय-रूप में इस धंधे से संवद्ध हैं, यह जानकारी अनिवार्य हो जाती है। हम चाहें तो अंग्रेज़ी में 'जर्नलिज्म' अथवा पत्रकारकला पर हमें आज सैकड़ों पुस्तकें मिल सकती हैं। शुक्ल जी की पुस्तक हिंदी में अपने ढंग की एक ही पुस्तक है। इस में हमें समाचारपत्रों के इतिहास, संगठन, रिपोर्टिंग, संवाददाता, समाचार सिमितियों, प्रूफ़-रीडिंग आदि विषयों पर अनेक उपयोगी वातों एकत्र संकलित मिलेंगी। विषय को भारतीय पृष्टभूमि में प्रस्तुत करने का प्रयास किया गया है। समालोचना और भेंट, पारिश्रमिक और पत्रकारों की शिक्षा-त्र्यवस्था, संपादन और पत्रकार-परिषद् आदि आवश्यक विषयों पर उपयोगी परिच्छेद हैं। पुस्तक आदंत व्यावहारिक दृष्टि से लिखी गई है। हम लेखक को इस की रचना पर ववाई देते हैं।

रा० ट०

कान्यामृतिवद्ध-संपादक, पंडित लिलतचंद्र रैणा; प्रकाशक, मोहन न्यूज एजेंसी, कोटा । पृष्ठ-संख्या ६६ । मूल्य ॥ )

प्रस्तुत पुस्तक का विषय हिंदी अलंकार-शास्त्र है और यह इंटरिमडिएट तथा हाईस्कूल के विद्यार्थियों की आवश्यकताओं को दृष्टि में रख कर संपादित की गई हैं। जो अलंकार कोर्स में हैं उन्हीं की परिभाषा सरल और सुवोध गद्य में विविध रीति-ग्रंथों के आधार पर दी गई है। उदाहरण विद्यार्थियों की सुविधा के लिए उन्हीं की पाठध-पुस्तकों से ही दिए गए हैं। पुस्तक शिक्षार्थियों के लिए उपयोगी है।

### 

# हिंदुस्तानी

हिंदुस्तानी एकेडेमी की तिमाही पिकका १६३७

> हिंदुस्तानी एकेडेमी संयुक्तप्रांत, इलाहावाद

### हिंदुस्तानी, १६३७

### संपादक-रामचंद्र टंडन

#### संपादक-मंडल

१—डाक्टर ताराचंद, एम्०ए०, डी० फ़िल्० (ऑक्सन)

२---प्रोफ़ेसर अमरनाय झा, एम्० ए०

३---डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्ँ० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन)

४---डाक्टर रामप्रसाद त्रिपाठी, एम्० ए०, डी० एस्-सी० (लंदन)

५--डाक्टर घीरेंद्र वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)

६--श्रीयुत रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०

# लेख-सूची

| (१) | मयुरा-कला में ब्राह्मणधर्म-संबंधी देवताओं की मूर्तियाँ (सचित्र)—      |     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|-----|
|     | लेखक, श्रीयुत वासुदेवशरण अग्रवाल, एम्० ए०                             | १   |
| (२) | वैष्णवधर्म वा संप्रदाय का फ्रीमक विकास—लेखक, श्रीयुत परशुराम          |     |
|     | चतुर्वेदी, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०                                      | ३३  |
| (€) | सत्यवती-कथा—ईववरवास कृत (स्वर्गीय रायवहादुर लाला सीता-                |     |
|     | राम के संग्रह से)                                                     | ሪ३  |
| (٤) | हिंदी भारत की राष्ट्रभाषा है—लेखक, रावराजा रायवहादुर पंडित            |     |
|     | श्यामविहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुक्देव विहारी मिश्र             | १०१ |
| (५) | स्वर्गीय लाला सीताराम •                                               | ७०९ |
| (६) | इलाहाबाद के सिक्के-लेखक, रायवहादुर वावू प्रयाग दयाल                   | १०९ |
| (७) | सूरदास से पूर्व हिंबी—लेखक, मिश्रवंधु रावराजा रायवहादुर पंडित         |     |
|     | श्यामविहारी मिश्र और रायवहादुर पंडित शुकदेव विहारी मिश्र              | ११५ |
| (८) | संयुक्त प्रांत में हिंदू पुरुषों के नाम-लेखक, श्रीयुत डाक्टर घीरेंद्र |     |
|     | वर्मा, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस)                                     | १२७ |
| (٤) | महाराष्ट्र संत तुकाराम और उन की हिंदी कविता—लेखक, श्रीयुत             |     |
|     | भोलानाय शर्मा, एम्० ए०                                                | १३५ |
| १०) | राजस्थान के लोकगीतलेखक, श्रीयुत सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०               | १५९ |
| (88 | भारतीय साहित्य के सौ वर्षलेखक, प्रोफ़ेसर अमरनाय झा,                   |     |
|     | एम्॰ ए॰                                                               | २१९ |
| १२) | हिंदुस्तानी एकेडेमी का पंचम वार्षिक साहित्य-सम्मेलन, लखनऊ             | २२५ |
| १३) | रंगमंच—लेखक, श्रीयुत जयशंकर 'प्रसाद'                                  | २४७ |
| १४) | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                               | २६१ |
| १५) | हिंदी के कुछ भूले हुए शब्दलेखक, प्रोफ़ेसर अमरनाथ झा,                  |     |
|     | एम् ० ए०                                                              | २६७ |

| (१६) | हिंदुस्तानी के संबंध में कुछ ग़लतफ़हमियां—लेखक, डाक्टर     |      |
|------|------------------------------------------------------------|------|
|      | ताराचंद, एम्० ए०, डी० फ़िल्० (झाक्सन)                      | २७९  |
| (१७) | भारतीय चित्रकला के सौ वर्ष (१८३७-१६३७)—लेखक, श्रीयुत       |      |
|      | रामचंद्र टंडन, एम्० ए०, एल्-एल्० वी०                       | २९९  |
| (१८) | काइमीरी ग्रामगीत—लेखक, श्रीयुत रामनरेश त्रिपाठी            | ३१३  |
| (१९) | स्फुट प्रसंग—लेखक, महामहोपाध्याय पंडित लक्ष्मीघर शास्त्री, |      |
|      | एम्० ए०, एम्० ओ० एल्०; रायवहादुर पंडित व्रजमोंहन व्यास;    |      |
|      | श्रीयुत माताप्रसाद गुप्त, एम्० ए०, एल्-एल्० बी०            | ३३३  |
| (२०) | सिंघु-सभ्यता और उस का विश्वव्यापी प्रभाव—लेखक, श्रीयुत     |      |
|      | अमृत वसंत                                                  | ३५७  |
| (२१) | अघ्यापक सर सर्वपल्ली राधाकृष्णन्—लेखक, श्रीयुत भोलानाथ     |      |
|      | शर्मा, एम्० ए०                                             | थण इ |
| (२२) | भारतीय-मुस्लिम वास्तुकला के आदर्शलेखक, डाक्टर वनारसी-      |      |
|      | प्रसाद सक्सेना, एम्० ए०, पी-एच्० डी० (लंदन)                | ४०५  |
| (२३) | प्राचीन वैष्णव-संप्रदाय——लेखक, डाक्टर उमेश मिश्र, एम्० ए०, | •    |
|      | डी॰ लिट्॰ (इलाहावाद)                                       | ४१५  |
| (४४) | जमाल के दोहेलेखक, श्रीयुत नरोत्तमदास स्वामी, एम्० ए०       | ४३७  |
|      | समालोचना ३४९                                               | ४५१  |

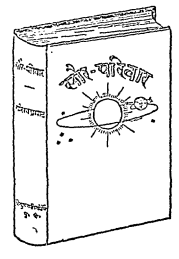
### हिंदुस्तानी एकेडेमी द्वारा प्रकाशित ग्रंथ

- (१) मध्यकालीन भारत की सामाजिक स्त्रवस्था—लेखक, मिस्टर बब्दुल्लाह यूमुफ़ अली, एम्० ए०, एल्-एल्० एम्०। मूल्य १॥
- (२) सध्यकालीन भारतीय संस्कृति—लेखक, रायवहादुर महामहोपाध्याय पंडित गौरीशंकर होराचंद ओशा। सचित्र। मूल्य ३)
  - (३) कवि-रहस्य--लेखक, महामहोपाध्याय डाक्टर गंगानाथ झा। मूल्य १॥
- (४) श्ररव श्रौर भारत के संबंध—लेखक, मौलाना संयद मुर्लमान साहव नदवी। अनुवादक, वावू रामचंद्र वर्मा। मूल्य ४)
- (५) हिंदुस्तान की पुरानी सभ्यता—लेखक, डाक्टर वेनीप्रसाद, एम्० ए०, पी-एच्० डी०, डी० एस्-सी० (लंदन) । मूल्य ६)
- (६) जंतु-जरात—लेखक, बावू प्रजेश वहादुर, बी० ए०, एल्-एल्० बी०। सचित्र। मूल्य ६॥।
- (७) गोस्वामी तुलसीदास--लेखक, रायवहादुर वावू श्यामसुंदरदास और डाक्टर पीतांवरदत्त वड्थ्वाल । सचित्र । मूल्य ३)
  - (८) सतसई-सप्तक-संग्रहकर्ता, रायवहादुर वावू श्यामसुंदरदास । मूल्य ६)
- (९) चर्म बनाने के सिद्धांत--लेखक, बाबू देवीदत्त अरोरा, बी॰ एस्-सी॰ । मूल्य ३)
- (१०) हिंदी सर्वे कमेटी की रिपोर्ट—संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए० । मूल्य १॥
- (११) सौर-परिवार—लेखक, डाक्टर गोरखप्रसाद, डी० एस्-सी०, एफ्० आर० ए० एस्०। सचित्र। मूल्य १२)
- (१२) श्रयोध्या का इतिहास—लेखक, रायवहादुर लाला सीताराम, बी० ए०। सचित्र। मूल्य ३)
  - (१३) घाघ श्रीर भट्टरी—संपादक, पंडित रामनरेश त्रिपाठी । मूल्य ३)
- (१४) वेलि क्रिसन रुकसग्गी री—संपादक, ठाकुर रामसिंह, एम्० ए० और श्री सूर्यकरण पारीक, एम्० ए०। मूल्य ६)
- (१५) चंद्रगुप्त विक्रमादित्य--लेखक, श्रीयुत गंगाप्रसाद मेहता, एम्० ए०। सचित्र। मूल्य ३)
- (१६) भीजराज—लेखक, श्रीयुत विश्वेश्वरनाथ रेउ। मूल्य कपड़े की जिल्द ३॥); सादी जिल्द ३)

- (१७) हिंदी, उर्दू या हिंदुस्तानी—लेखक, श्रीयुत पंडित पद्मसिंह शर्मा। मूल्य कपड़े की जिल्द १॥; सादी जिल्द १।
- (१८) नातन—लेसिंग के जरमन नाटक का अनुवाद। अनुवादक—मिर्जी अनुलक्षज्ल। मूल्य १॥
- (१९) हिंदी भाषा का इतिहास—लेखक, डाक्टर घीरेंद्र वर्मा, एन्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस) । मुल्य कपड़े की जिल्द ४); सादी जिल्द ३॥।
- (२०) छ्यौद्योगिक तथा व्यापारिक भूगोल--लेखक, श्रीयुत शंकरसहाय सक्सेना। मूल्य कपड़े की जिल्द ५॥); सादी जिल्द ५)
- (२१) ग्रामीय अर्थशास्त्र—लेखक, श्रीयुत व्रजगोपाल भटनागर, एम्० ए०। मूल्य ४॥) कपड़े की जिल्द; ४) सादी जिल्द i
- (२२) भारतीय इतिहास की रूपरेखा (२ भाग )—लेखक, श्रीयुत जय-चंद्र विद्यालंकार । मूल्य प्रत्येक भाग का कपड़े की जिल्द ५॥); सादी जिल्द ५॥
- (२३) भारतीय चित्रकला—लेखक, श्रीयुत एन्० सी० मेहता, आई० सी० एन्०। सचित्र। मूल्य सादी जिल्द ६); कपड़े की जिल्द ६॥।
- (२४) प्रेस-दीपिका—महात्मा अक्षर अनन्यकृत । संपादक, रायवहादुर लाला सीताराम, वी० ए० । मृत्य ॥)
- (२५) संत तुकाराम--लेखक, डाक्टर हरिरामचंद्र दिवेकर, एम्० ए०, डी० लिट्० (पेरिस), साहित्याचार्य। मूल्य कपड़े की जिल्द २); सादी जिल्द १॥
- (२६) विद्यापति ठाकुर—लेखक, डाक्टर उमेश मिश्र, एम्० ए०, डी० लिट्०। मूल्य १॥
  - (२७) राजस्व--लेखक, श्रो भगवानदास केला । मूल्य १७
- (२८) मिना—लेसिंग के जरमन नाटक का अनुवाद। अनुवादक, डाक्टर मंगलदेव ज्ञास्त्री, एम्० ए०, डी० फ़िल्०। मूल्य १)
- (२९) प्रयाग-प्रदीप—लेखक, श्री शालिग्राम श्रीवास्तव । मूल्य कपड़े की जिल्द थु; सादी जिल्द ३॥।
- (३०) भारतेंदु हरिश्चंद्---लेखक, श्रीयुत व्रजरत्नदास, वी० ए०, एल्-एल्० वी० । मूल्य ५)
- (३१) हिंदी कवि श्रौर काव्य—(भाग १) संपादक, श्रीयुत गणेशप्रसाद द्विवेदी, एम्० ए०, एल्-एल० वी० । मूल्य सादी जिल्द ४॥); क्पड़े की जिल्द ४॥

# सोर-परिवार

[ लेखक--डाक्टर गोरखप्रसाद, डी० एस्-सी० ]



श्राधुनिक ज्योतिप पर श्रनोखी पुस्तक

99ई एष्ट, ५८७ चित्र (जिन में १९ रंगीन हैं)

इस पुस्तक को काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा से रेडिचे पदक तथा २००) का छत्रूलाल पारितोपिक मिला है।

"इस ग्रंथ को अपने सामने वेख कर हमें जितनी प्रसन्नता हुई उसे हमीं जानते हैं। \* \* जटिलता आने ही नहीं दी, पर इस के साथ साथ महत्त्वपूर्ण अंगों को छोड़ा भी नहीं। \* \* पुस्तक वहुत ही सरल है। विषय

को रोचक बनाने में डाक्टर गोरखप्रसाद जी कितने सिद्धहस्त हैं, इस को वे लोग तो खूब ही जानते हैं जिन से आप का परिचय है।

\* \* पुस्तक इतनी ऋच्छी है कि आरंभ कर देने पर विना समाप्त किए हुए छोडना कठिन है।"—सुधा।

"The explanations are lucid, but never, so far as I have seen, lacking in precision. " " I congratulate you on this excellent work."

श्री० टी० पी० भास्करन, डाइरेक्टर, निजामिया वेधशाला

मूल्य १२)

प्रकाशक — हिंदुस्तानी एकेडेमी, इलाहाबाद

# हिंदुस्तानी एकेडेमी के उद्देश

हिंदुस्तानी एकेडेमी का उद्देश हिंदी श्रौर उर्दू साहित्य की रचा, वृद्धि तया उन्नति करना है। इस उद्देश की सिद्धि के लिए वह

- (क) भिन्न भिन्न विषयों की उच्च कोटि की पुस्तकों पर पुरस्कार देगी।
- (ख) पारिश्रमिक दे कर या श्रन्यया दूसरी भाषाओं के ग्रंथों के श्रनुवाद प्रकाशित करेगी ।
- (ग) विश्व-विद्यालयों या श्रन्य साहित्यिक संस्थाओं को रुपए की सहायता दे कर मौलिक साहित्य या श्रनुवादों को प्रकाशित करने के लिए उत्साहित करेगी।

- (घ) प्रसिद्ध लेखकों शौर विद्वानों को एकेडेमी का फ़ेलो चुनेगी।
- (ङ) एकेडेमी के उपकारकों को सम्मानित फ़ेलो चुनेगी।
- (च) एक पुस्तकालय की स्थापना और उस का संचालन करेगी ।
- (छ) प्रतिष्ठित विद्वानों के व्याख्यानों का प्रबंध करेगी ।
- (ज) ऊपर कहे हुए उद्देश की सिद्धि के लिए और जो जो उपाय त्रावरयक होंगे उन्हें व्यवहार में लाएगी।